
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (4): "Bedroef
de Heilige Geest
niet": de lauwheid

Lauwheid is een ziekte van het
hart, waardoor de dingen van
God ons niet bevallen en
waardoor we ervan overtuigd
raken dat het leven, het ware
leven, elders te vinden is.

4-3-2025

Het is een van de oudste en
beroemdste godsverschijningen in de
Bijbel: de engel van de Heer



verschijnt aan Mozes op de berg
Horeb, in de gedaante van een
vuurvlam midden in een struik.
«Mozes keek toe en zag dat de
doornstruik in lichterlaaie stond en
toch niet verbrandde. Hij dacht: `Ik
ga eropaf om dat vreemde
verschijnsel te onderzoeken. Hoe
komt het dat die doornstruik niet
verbrandt?'» (Ex. 3,2-3). God is Liefde
— een altijd nieuwe vlam van liefde
die niet vergaat met het verstrijken
van de tijd en slechts smeulende as
achterlaat. Zijn liefde brandt eeuwig:
ze verwarmt en verlicht allen die
zich door haar laten raken. Daarom
zegt God tot Mozes: “Ik ben die
is” (Ex. 3,14). Hij is Liefde — trouw,
levend en blijvend. En door ons naar
zijn beeld te scheppen (vgl. Gen.
1,27), heeft Hij ons geroepen tot
diezelfde liefde. Ons hart is immers
niet geschapen om genoegen te
nemen met minder. Liefde die echt
is, moet vurig zijn — altijd groeiend,



steeds vernieuwd, rijpend met de
tijd.

Misschien hebben we het ooit zelf
ervaren: de terugkeer naar een huis
waarin we ooit woonden — een
plaats waar we liefhadden, waar
genegenheid werd gedeeld. Wat ooit
levend en vol was, blijkt nu leeg,
verlaten, misschien zelfs tot ruïne
vervallen. Een steek van heimwee
doorboort ons hart wanneer we
denken hoe gelukkig we toen waren.
Zo vergaat het ook liefdes die
verkillen en vervagen. Ze zijn
meelijwekkend. Liefdes die eens vol
vuur waren, die een eeuwige
vreugde leken te beloven, liefdes die
alles waren… worden soms herleid
tot as. Wat jammer! Een bekende
schrijver vatte het treffend samen:
“Hoe verschrikkelijk is het als
iemand zegt: ‘Ik hou van je’ en aan
de andere kant roept de persoon:
‘Wat?’.”[1] Dat is lauwheid: liefde die
ooit kostbaar was, een bron van licht



en vreugde voor het hart, maar die
nu zo verzwakt is dat ze bijna
uitdooft. Een liefde die de tand des
tijds niet heeft doorstaan.

De dood in slow motion 

Om af te koelen, moet men eerst in
vuur en vlam hebben gestaan —
verliefd zijn. Daarom vormt
lauwheid zelden een gevaar voor wie
pas hun hart hebben geschonken:
hun liefde is nog pril, nog onstuimig
in haar eenvoud en verlangen. Het
echte risico dreigt voor de liefde die
al lange tijd brandt. Lauwheid is
geen plotse dood, maar een
sluipende ziekte, een dood in slow
motion, zoals bij de zogenaamde
“witte dood” die bergbeklimmers kan
treffen: een noodlottige mix van
koude en uitputting waarbij het
lichaam langzaam zijn veerkracht
verliest en uiteindelijk wegzinkt in
een bedrieglijke, zoete maar
dodelijke slaap.



De bezinning op lauwheid is al vroeg
aanwezig in de geschiedenis van de
Kerk. Reeds in de derde en vierde
eeuw spraken Origenes en Evagrius
van Pontus over lusteloosheid — een
innerlijke loomheid en een geestelijk
ongenoegen dat niet verschijnt in de
vroege uren van het leven, maar pas
wanneer de zon hoog aan de hemel
staat. Geïnspireerd door Psalm 91
spraken zij van de “moordende steek
van de middag.”[2]

Lusteloosheid (acedia, ook wel
akedia) betekent letterlijk:
zorgeloosheid, onachtzaamheid.
Hoewel sommige auteurs later een
onderscheid maakten tussen acedia
en lauwheid (tepiditas), beschrijven
beide eenzelfde geestelijke realiteit:
een afkoeling van de liefde,
vertroebeld door gemakzucht en
passiviteit.[3] Een gevaarlijke vorm
van geestelijke luiheid die de
toewijding verzwakt. Want, zoals
Augustinus benadrukt: ipsa caritas



vacare non potest — de liefde kan
niet nietsdoen,[4] ze kan niet op
vakantie gaan.

De zalige Alvaro schreef ooit enkele
uitzonderlijk krachtige woorden over
de gevaarlijke opmars van lauwheid.
"Met een afgestompte blik voor wat
goed is en een meer doordringende
blik voor wat jezelf bevredigt,
accumuleert de lauwe wil in de ziel
de bezinksels en verrotting van
egoïsme en trots die, wanneer ze zich
neerzetten, een progressieve
vleselijke wansmaak produceren in
het hele gedrag. Als dit kwaad niet
gestopt wordt, worden de meest
ongelukkige verlangens, getint door
dit bezinksel van lauwheid, sterker
en sterker: en het verlangen naar
compensatie ontstaat;
prikkelbaarheid bij de kleinste eis of
opoffering; klachten om banale
redenen; inhoudsloze of
egocentrische conversatie (...).
Gebrek aan versterving en soberheid



verschijnen; de zintuigen worden
gewekt door hevige aanvallen, de
naastenliefde verkilt en de
apostolische levendigheid om met
kracht over God te spreken gaat
verloren."[5]

Het is de weg van de lauwheid.
Langzaam maar zeker sluipt er een
droefheid de ziel binnen die alles
overschaduwt: wat ons hart vroeger
vervulde, raakt ons niet meer, en we
beginnen op een wereldse manier te
redeneren. Lauwheid vervormt de
zintuigen van de ziel, waardoor de
dingen van God ons vermoeien; en
we raken overtuigd dat het leven —
het ware leven — elders te vinden is.
Vanuit zijn eigen ervaring schreef
Augustinus: “Het is niet
verwonderlijk dat voor het zieke
gehemelte zelfs brood, dat
aangenaam is voor de gezonde mens,
een marteling is, en dat voor de zieke
ogen licht, dat aangenaam is voor de
reine, hatelijk wordt.”[6]



Hoe belandt men in zo’n toestand?
Hoe kan een vurige liefde zo koud
worden? Men zou kunnen zeggen dat
het begint met een ontgoocheling in
het leven — misschien door
teleurstellingen of moeilijkheden —
waardoor de onbevangenheid en
vurigheid van de eerste stappen
verloren gaan. Dat keerpunt kan
relatief ongemerkt blijven, maar het
wortelt zich diep in de ziel. Men
begint tijd voor God in te korten,
omdat zijn levensplan aanvoelt als
een opeenstapeling van
verplichtingen. Men stopt met
dromen, laat de ijver voor de
apostolische zending varen —
misschien uit ontmoediging omwille
van vijandigheid uit de omgeving of
omdat men weinig vrucht ziet. «Wij
weten allen uit ervaring dat een taak
soms niet de bevrediging biedt die
wij hadden gewenst, de vruchten zijn
schaars en de veranderingen gaan
langzaam en men heeft de verleiding
moe te worden. Het is echter niet



hetzelfde, wanneer men uit
vermoeidheid voor een ogenblik de
moed laat zakken, als wanneer men
deze definitief laat zakken, omdat
men beheerst wordt door een
chronische ontevredenheid, door een
lusteloosheid die de ziel doet
verdorren.»[7]

Die ontevredenheid koelt het hart
langzaam af «door verwaarlozing,
door apathie, door onwil om het
eigen gedrag dagelijks te
onderzoeken: vandaag laten we dit
na, morgen verzuimen we dat, een
versterving wordt zonder reden
achterwege gelaten, een gebrek aan
oprechtheid glipt ongemerkt
voorbij… en we raken gewend aan
die dingen die God mishagen, zonder
ze — door het gewetensonderzoek —
tot strijdpunt te maken. Dit is de weg
die tot lauwheid leidt — vergeet dat
niet. Door de kieren van dit nalatige
gewetensonderzoek komt de kou



binnen die uiteindelijk de ziel
bevriest.»[8]

God klopt aan de deur van
ons hart

In de openingsverzen van de
Apocalyps vinden we enkele
bijzonder bekende — en misschien
verrassend harde — woorden: «Ik
ken uw daden: gij zijt noch koud
noch heet. Waart gij maar koud of
heet! Omdat gij lauw zijt en noch
heet noch koud, daarom zal Ik u
uitbraken uit mijn mond.» (Apk
3,15-16). De daaropvolgende verzen,
die minder bekend zijn, helpen ons
te begrijpen wat God met deze
krachtige taal bedoelt: «Gij zegt: Ik
ben rijk, want ik heb mij verrijkt en
heb aan niets gebrek en beseft niet
dat gij meer dan allen ellendig zijt en
erbarmelijk, een blinde en naakte
bedelaar.» (Apk 3,17-18). De
opeenstapeling van adjectieven —
die op het eerste gezicht de lauwe



persoon onverbiddelijk lijken te
behandelen — biedt in werkelijkheid
een inkijk in het hart van God. Hij
spreekt de lauwe ziel indringend toe
om haar wakker te schudden. Zoals
de man in de evangelieparabel, die
na een overvloedige oogst tegen
zichzelf zegt: "Man, je hebt een grote
rijkdom liggen, voor lange jaren, rust
nu uit, eet en drink en geniet
ervan!" (Lc 12,19). Zijn vergissing is
dat hij slechts voor zichzelf schatten
verzamelt — en dus niet “rijk is bij
God” (Lc 12,21). Hij beseft niet dat hij
naar binnen gekeerd leeft en recht
op de ondergang afstevent.

Op de scherpe woorden uit
Openbaring volgen verzen vol
tedere, vaderlijke bezorgdheid. Ze
tonen hoezeer God niet alleen niet
wanhoopt aan ons maar juist alles in
het werk stelt om onze harten te
veranderen: «Volg mijn raad en koop
van Mij goud, in vuur gelouterd, om
rijk te worden, en witte kleren om u



te bekleden en de schande van uw
naaktheid te bedekken, en zalf om op
uw ogen te strijken, zodat gij weer
ziet. Wie Ik liefheb, die bestraf en
tuchtig Ik. Welaan, wees edelmoedig,
kom tot inkeer! Ik sta voor de deur
en Ik klop. Als iemand mijn stem
hoort en de deur opent, zal Ik bij
hem binnenkomen en maaltijd met
hem houden en hij met Mij.» (Apk
3,18-20). De Heer wil ons uit die
erbarmelijke toestand bevrijden. Hij
klopt aan de deur van onze ziel —
omdat Hij verlangt naar hernieuwde
intimiteit met ons. Maar Hij heeft
ook ons nodig: dat wij ons deel doen,
dat wij de middelen aanreiken
waarmee de liefde opnieuw kan
ontvlammen.

Om lauwheid te voorkomen
en te genezen 

«Vang ons de vossen, de geniepige
vossen, die de wijngaard vernielen,
onze wijngaard die in bloei



staat!» (Hoogl 2,15). Lauwheid begint
te broeien in de ziel wanneer de
fijngevoeligheid tegenover God
verloren gaat, wanneer vertrouwen
omslaat in nalatigheid. Het is waar
dat we de Heer geen onberispelijke
volmaaktheid kunnen bieden, maar
we kunnen wél fijngevoelig en
aandachtig zijn voor Hem. Tot die
fijngevoeligheid behoort ook berouw,
wanneer we beseffen dat we Hem
slecht behandeld hebben, of dat het
ons aan genegenheid ontbrak.
Daarom is het belangrijk aandacht te
schenken aan de kleine dingen en
berouw op te wekken over onze
weerstand tegen de liefde: wanneer
we uit activisme een moment van
gebed overslaan of uitstellen,
wanneer we te laat komen voor het
avondeten omdat we meer bezig zijn
met onze eigen zaken, wanneer we
uit luiheid een dienst uitstellen, of
wanneer we iemand een nors gezicht
tonen… Berouw over zulke
ogenschijnlijk kleine dingen wakkert



de ziel aan: het stelt ons in staat om
opnieuw te beginnen. "Ja, opnieuw
beginnen. Ik — ik stel me voor dat jij
dat ook doet — ik begin elke dag
opnieuw, elk uur opnieuw, elke keer
als ik een akte van berouw toon,
begin ik opnieuw."[9]

Eerder werd al gezinspeeld op het
belang van een houding van
gewetensonderzoek, die een
oprechte houding tegenover God en
tegenover onszelf veronderstelt.[10]
Die innerlijke eerlijkheid leidt tot
oprechtheid tegenover degenen die
ons begeleiden op onze weg naar
God — een oprechtheid vol
volgzaamheid, zodat we ons laten
vormen en onze liefde levend
houden. "Oprechtheid en lauwheid
zijn vijanden en sluiten elkaar uit.
Daarom vindt hij die oprecht is de
kracht om te strijden en om van de
zeer gevaarlijke weg van lauwheid af
te komen."[11]



Onze liefde voor God blijft jong en
wordt telkens vernieuwd wanneer
we haar delen met anderen. “Als een
gloeiende kool geen vuur aansteekt,
is dat een teken dat ze afkoelt, dat er
bijna alleen nog maar as over is,”[12]
zei de heilige Jozefmaria. Inderdaad,
als ons hart niet meer trilt van
verlangen dat anderen dichter bij
God komen — of zelfs onze weg
volgen — dan is dat misschien omdat
we zelf ergens onderweg in slaap zijn
gevallen. De oplossing om wakker te
worden? «Vergeet jezelf — Het moet
je ambitie zijn om uitsluitend te
leven voor je broers, voor de zielen,
voor de Kerk — kortom: voor
God.»[13]

Grootmoedigheid is een krachtig
tegengif tegen lauwheid: het betekent
dat we het beste, het kostbaarste deel
van ons leven aan de Heer
toewijden. Johannes vertelt dat, toen
Jezus in Bethanië verbleef, Maria
«een pond nardusbalsem nam, echte



en heel kostbare, zalfde daarmee
Jezus’ voeten en droogde ze met haar
haren af. Het huis hing vol
balsemgeur.» (Joh 12,1-3). Het beste
parfum, onze grootste schat, onze
beste tijd — die horen de Heer toe.
Daarentegen is het een
verontrustend teken als we dezelfde
houding aannemen als Judas, die
vond dat alles te veel was voor Jezus:
«Waarom is die balsem niet voor
driehonderd denaries verkocht en
het geld aan de armen
gegeven?» (Joh 12,5). Judas zou
uiteindelijk de Meester verkopen
voor de prijs van een slaaf... (vgl. Mt
26,15). Kleine en minder kleine
offers, overwinningen,
verstervingen: ze wakkeren ons
vanbinnen aan en verdrijven
lauwheid. Ze herinneren ons hart
eraan dat het, ondanks al zijn
broosheid, in staat is tot grote liefde:
“Maak mij van sneeuw, Heer, / voor
menselijke genoegens, / van klei voor



uw handen, / van vuur voor uw
liefde.”[14]

Al deze middelen komen samen in de
treffende woorden van de heilige
Paulus: “Bedroef de Heilige Geest
niet” (vgl. Ef 4,30). De Heilige Geest,
die onvermoeibaar werkt om
Christus in ons gestalte te geven,
heeft onze bereidheid en
volgzaamheid nodig om zijn
ingevingen te kunnen volgen. Onder
Zijn vleugels krijgt ons leven weer de
kracht van een roeping: een diep
missionair bewustzijn dat zich
losmaakt van berekening en de
middelmatigheid van lauwheid — en
dat ons bestaan opnieuw kan vullen
met avontuur: «Wie ervoor gekozen
heeft zijn hele leven met Jezus te delen,
kiest niet langer waar hij wil zijn,
maar gaat waarheen hij wordt
gezonden, klaar om te antwoorden
aan degene die hem roept; ook heeft
hij niet zijn eigen tijd. Het huis waarin
hij woont behoort hem niet toe, want



de Kerk en de wereld zijn de open
ruimten van zijn missie. Zijn schat is
de Heer midden in het leven te
plaatsen, zonder een ander voor
zichzelf te zoeken (...). Tevreden met
de Heer is hij niet tevreden met een
middelmatig leven, maar heeft hij een
brandend verlangen om getuige te zijn
en anderen te bereiken; hij houdt van
het risico en gaat erop uit, niet
gedwongen door reeds uitgestippelde
paden, maar open en trouw aan de
wegen die de Geest hem wijst: in
tegenstelling tot ‘meegaan’ heeft hij
zin in evangelisatie.»[15]

* * *

In het leven van onze Moeder is er
geen sprake van lauwheid. Als het
vuur dat het braambos doet branden
de aanwezigheid van God
symboliseert, dan staat het braambos
zelf voor de Allerheiligste Maagd
Maria, die straalt zonder verteerd te
worden door de Heilige Geest — het



Vuur van de goddelijke Liefde. “Je
brandde zoals het braambos dat aan
Mozes werd getoond, en je
verbrandde niet. Je smolt en werd
niet verteerd (...) Gesmolten in het
vuur, putte je kracht uit datzelfde
vuur en bleef altijd branden”.[16]
Wij vragen haar ons te helpen om
ook de liefde van God voortdurend
brandend te houden; dat de liefde
voor Onze Lieve Vrouw ons hart doet
ontvlammen, «totdat de vlammen
hoog oplaaien.»[17]

[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

[2] Vgl. E. Boland, «Tiédeur», 
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cf. Sal 91 (90),6: «Gij zult niet
vrezen voor de schrik des nachts,
noch voor de pijl, die des daags flitst;



noch voor de pest, die zich in de
duisternis verspreidt, noch voor de
plaag, die des daags woedt.».

[3] Mgr. F. Ocáriz, A la luz del
evangelio, Studium, Madrid, 2020.

[4] Heilige Augustinus, Enarrationes
in Psalmos, 31, 5.

[5] Zalige Álvaro, Pastorale brief, 9-
I-1980, n. 31 (Cartas de Familia II, nr.
275; AGP, biblioteca, P17).

[6] Heilige Augustinus, Belijdenissen,
7, 16.22.

[7] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Evangelii gaudium, nr.
277.

[8] Zalige Álvaro, Pastorale brief, 8
december 1976, nr. 8 (Cartas de
Familia II, nr. 116; AGP, biblioteca,
P17).

[9] Heilige Jozefmaria, In dialoog met
de Heer, nr. 12.



[10] Vgl. Heilige Jozefmaria, Brief 1,
nr. 34.

[11] Heilige Jozefmaria, Instructie 8
december 1941, nota 122.

[12] Heilige Jozefmaria, woorden
opgenomen in Crónica, 1973, pp.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

[13] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, p. 21.

[15] Paus Franciscus, homilie 30 juli
2016.

[16] Vgl. Heilige Amadeo van
Lausanne, Homilías marianas
(Sources Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
492.

José Brage



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/strijd-nabijheid-missie-4-
bedroef-de-heilige-geest-niet-de-

lauwheid/ (12-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-4-bedroef-de-heilige-geest-niet-de-lauwheid/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-4-bedroef-de-heilige-geest-niet-de-lauwheid/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-4-bedroef-de-heilige-geest-niet-de-lauwheid/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-4-bedroef-de-heilige-geest-niet-de-lauwheid/

	Strijd, nabijheid, missie (4): "Bedroef de Heilige Geest niet": de lauwheid
	De dood in slow motion
	God klopt aan de deur van ons hart
	Om lauwheid te voorkomen en te genezen


