opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (2): "De weg al
gaande maken"

Voor een christen ligt de hemel
altijd om de hoek: het leven is
zowel een reis als een
bestemming.

2-3-2025

“Het leven is een reis, geen
bestemming": dit is een van de
populairste citaten op internet [1].
Een eenvoudige zoekopdracht levert
een eindeloze stroom afbeeldingen
en posters op, geschikt voor elke



smaak: idyllische landschappen met
slingerende paden, een meisje op een
schommel, of grafische composities
in vintage stijl... Maar wat betekent
het eigenlijk, dat het leven een reis is
en geen bestemming? Misschien is
het gewoon een cliché geworden—
een zin die blijft omdat ze ons helpt
onze fouten te relativeren? Of omdat
ze lijkt te suggereren dat het vooral
gaat om dat we leven, en minder om
hoe of waarvoor we leven? Staan reis
en bestemming dan toch tegenover
elkaar? Is het doel, in het bijzonder
de bestemming van het leven, niet op
elk moment van de reis aanwezig?

Natuurlijk vereisen deze vragen om
een rustige benadering. Laten we
daarom eerst eens kijken hoe deze
bekende slogan—het leven is een
reis, geen bestemming—mensen in
het dagelijks leven inspireert. Neem
bijvoorbeeld de wereld van het
hardlopen. Daar is het idee om de
reis belangrijker te vinden dan de



bestemming bijzonder populair. Veel
hardlopers, vooral beginners, starten
hun traject met ambitieuze doelen:
een bepaalde afstand afleggen, hun
conditie verbeteren, of gewicht
verliezen. Maar vaak blijken die
doelen in de praktijk moeilijker te
behalen dan verwacht. Een
hardloper verwoordde zijn ervaring
als volgt:

"Dag na dag faalde ik in mijn opzet.
Het werd steeds weer duidelijk dat
hardlopen niets voor mij was. Elke
wedstrijd werd ik met mijn neus op
de feiten gedrukt: ik kon het niveau
nog steeds niet aan. Wat ik in het
lopen echter niet doorhad, was iets
wat ik wél van reizen had geleerd:
het belangrijkste is om van de reis te
genieten. [...] Ik begon in te zien dat
elke race een geschenk is. Elke
wedstrijd is een kans om te zijn waar
je wilt zijn. Dat besef veranderde het
hardlopen. Ontkennen van het
plezier dat ik voelde, daar hield ik



mee op. Ik stopte met het
opeenstapelen van mislukte dagen.
Ik begon meer “in het moment” te
leven en zag elke wedstrijd als een
gelegenheid om te waarderen wat er
voor me lag."[2]

Deze hardloper was een belangrijke
les aan het leren—een les die ieder
van ons kan toepassen op de reis van
het leven. Vanuit het geloof weten we
dat onze bestemming op elk moment
van de reis gestalte krijgt. De
christelijke roeping is immers een
uitnodiging om hier en nu, onderweg
op aarde, al helemaal van God en
voor God te leven. En later, in de
hemel, zal Hij uiteindelijk “alles in
allen” zijn (1 Kor 15,28). Daarom kon
de heilige Jozefmaria zeggen: “Het
geluk van de hemel is weggelegd
voor de mensen die op aarde
gelukkig weten te zijn.”[3]

Toch is deze vreedzame vereniging
van reis en bestemming niet



gemakkelijk te bereiken. Je zou
kunnen zeggen dat het het werk is
van een heel mensenleven. En het
leven is tegelijk kort én lang. Zoals bij
die hardloper, kan het ook bij ons
gebeuren dat we, kijkend naar het
einddoel en dan weer naar onze
huidige plek op de weg, ontmoedigd
raken. De afstand die nog rest kan
verlammend werken, ons de moed
ontnemen om verder te gaan. Maar
Jezus waarschuwt ons juist voor deze
verleiding: «Maar zoekt eerst het
Koninkrijk en zijn gerechtigheid: dan
zal dat alles u erbij gegeven worden.
Maakt u dus niet bezorgd voor de
dag van morgen, want de dag van
morgen zorgt voor zichzelf. Elke dag
heeft genoeg aan zijn eigen

leed.» (Mt 6,33-34). Wanneer het
Koninkrijk van God—de roeping tot
heiligheid—de eerste plaats krijgt,
wordt elke stap op de weg een kans
om te zijn waar je hoort te zijn, en
met wie je wilt zijn. Vanuit dat
perspectief is de hemel nooit veraf.



Het leven is dan niet 6f een reis of
een bestemmming. Het is allebei.

Laten we eens stilstaan bij enkele
aspecten van onze reis naar de
hemel. Allereerst is er de diepe
zekerheid dat we niet alleen op weg
zijn: God zelf is onze metgezel en
vriend. Ten tweede worden we
uitgedaagd om ontmoediging te
overwinnen. Dat doen we door te
leren een positieve wending te geven
aan je grenzen en zonden. Tot slot is
er de overtuiging dat leven in het
heden de beste weg is naar het ware
geluk—zowel hier op aarde als straks
in de hemel.

Wandel nederig met je God

In het Oude Testament staat het korte
boek Micha vol met bestraffende
profetieén. Door zijn profeet klaagt
God de Samaritanen aan wegens hun
afgoderij, wijst Hij zijn volk op hun
lege, uiterlijke vormen van
aanbidding, en kondigt Hij—voor het



eerst—de val van Jeruzalem aan.
Maar dat is niet alles: zijn boodschap
is ook een verkondiging van hoop en
verlossing. Micha's missie is niet
alleen om het kwaad te veroordelen,
maar ook om het volk eraan te
herinneren dat God heel dichtbij is:
«Jahwe heeft u gezegd wat goed is,
mens, en wat Hij van u verlangt: Hij
wil niets anders dan dat gij u houdt
aan het recht, dat gij de trouw
eerbiedigt, en u tegenover uw God
ootmoedig gedraagt.» (Mi 6,8)

De Heilige Geest—want Hij is het die
door de profeten spreekt—nodigt ons
niet uit om naar een verre God toe te
lopen, alsof Hij ergens aan het einde
van een lange weg op ons wacht.
Nee, Hij roept ons op om samen met
God te wandelen. God vergezelt ons
in alles. Hij is betrokken bij elk
aspect van ons leven: wat we denken,
waar we naar kijken, wat we zeggen,
wat we verlangen: "Jezus Christus—
God en Mens—begrijpt mij en zorgt



voor mij, want Hij is mijn Broer en
mijn Vriend."[4]

Wandelen met God betekent dat ik
alle momenten van mijn leven—
groot en klein—met Hem deel. Dat ik
alles met Hem bespreek, naar Hem
luister, en me openstel voor wat Hij
van mij vraagt, ook als dat
onverwacht is. Het betekent
aanvaarden dat Hij me kan leiden
over paden die ik nooit zelf zou
hebben gekozen of zelfs maar had
kunnen bedenken. Wie met een
vriend wandelt, is bereid om zowel
te spreken als te luisteren. Zo
wandelden ook de leerlingen van
Emmats. Ze wisten niet wie de
vreemdeling was die zo aandachtig
naar hen luisterde en met zoveel
kracht tot hen sprak. En toch: ze
wandelden met hun Broeder en hun
Vriend—met God zelf. En God
opende voor hen nieuwe,
onverwachte horizonten. (Lc
24,13-35). «Heer, hoe groot zijt Gij



altijd! U ontroert me echter, wanneer
Gij U aan ons gelijk maakt om ons te
volgen, ons te zoeken, in ons
dagelijks gezwoeg. Heer, verleen ons
de eenvoud van geest, de heldere
blik, de klaarheid van verstand die
het mogelijk maken U te begrijpen,
als U zonder enig uiterlijk teken van
uw heerlijkheid komt.»[5]

God wil ook dat we nederig met Hem
wandelen. Wat betekent dit? Hijzelf
stelt het ons voor in een van de
kortste gebeden in het Psalter: «Heer,
niet verheft zich mijn hart, mijn ogen
vermeten zich niet. Ik begeef mij niet
in wat te groot is, te wonderbaarlijk
voor mij. Neen, bedaren liet ik,
verstillen mijn ziel als een kind bij
zijn moeder geborgen; als dat kind zo
voel ik mijn ziel.» (Ps 131,1-2).
Nederig wandelen met God betekent
werken zonder te streven naar
resultaten of successen die buiten
mijn macht liggen—of die misschien
helemaal niet bij mij passen. Het is



leren tevreden zijn met wat ik heb,
met wat God mij geeft, met wat het
leven op mijn pad brengt. En dat
beleven... met volle intensiteit. De
paradox is juist deze: wanneer we
nederig met God wandelen, blijken
we tot veel grotere dingen in staat
dan we ooit hadden durven denken.
«Heb je niet gezien hoe Jezus’ ogen
glansden, toen de arme weduwe in
de tempel haar bescheiden aalmoes
offerde? - Geef jij Hem wat je geven
kunt».[6]

Gebruik je fouten om te groeien

«Juist omdat de genade onze natuur
aanneemt, maakt ze ons niet in een
handomdraai tot supermensen”,
schrijft de Paus. «Zo’n bewering zou
een blijk van te groot vertrouwen in
onszelf zijn.»[7] De kwetsbaarheid,
de moeilijkheden, de vergissingen —
ze maken eenvoudigweg deel uit van
de levensweg. Deze realiteit
aanvaarden betekent niet dat we ons



erbij neerleggen of ons verzoenen
met zonde; het betekent gewoon dat
we onze beperkingen en ons eigen
tempo accepteren, en ook dat van de
werkelijkheid.

Maar onze trots laat dat maar
moeilijk toe. De duivel weet dat ook,
en hij beperkt zich er niet toe ons te
verleiden om ons van God weg te
trekken. Zodra hij daarin geslaagd is,
probeert hij bovendien nog ‘op het
gevallen paard te slaan’. Hij maakt
gebruik van onze zonden en onze
kwetsbaarheid om ons te
ontmoedigen, want hij weet dat dat
een doeltreffende manier is om ons
te doen afhaken op onze levensweg.
Daarom moeten we leren om onze
valkuilen en kleinheid om te keren in
iets positiefs — om er lessen uit te
trekken, wijsheid en groei. Dat klinkt
misschien vreemd, maar het is één
van de belangrijkste en meest
fundamentele principes van de
innerlijke groei. De grote geestelijke



meesters hebben dat al eeuwenlang
Z0 begrepen.

Er zijn mensen, schrijft een van hen,
die “zich regelmatig verbazen over
hun fouten, verontrust raken, zich
schamen; ze worden boos op zichzelf
en eindigen ontmoedigd . Dit zijn
even zovele gevolgen van
eigenliefde, gevolgen die veel
schadelijker zijn dan de fouten
zelf.”[8] Die laatste zin is opvallend.
Schaamte, innerlijke onrust en
ontmoediging die ons overvallen
wanneer we onze grenzen en
mislukkingen onder ogen zien, doen
veel kwaad. Ze verwijderen ons van
God en maken ons juist kwetsbaar
voor zonde—ironisch genoeg precies
datgene wat ons in eerste instantie
ontmoedigde. Het is een vicieuze
cirkel die ons belemmert om ons met
God te verzoenen, om Hem onder
ogen te komen en eenvoudigweg te
zeggen: "Het spijt me. Vergeef me,
Heer."



Soms kunnen we onszelf niet
vergeven. Misschien komt dat
doordat we meer gehecht zijn aan
ons eigen ideaalbeeld van
volmaaktheid dan aan God zelf. Dan
ontbreekt het ons aan de nederigheid
om opnieuw te beginnen. “Je moet
nooit de moed verliezen, hoe vaak je
ook valt; je moet tegen jezelf zeggen:
‘Al val ik twintig keer, honderd keer
per dag, ik zal elke keer weer
opstaan en mijn weg vervolgen.” Wat
maakt het immers uit of je onderweg
bent gevallen, als je het einde maar
haalt? God zal het je niet kwalijk
nemen.”[9] Het belangrijkste is dus
dat we steeds opnieuw opstaan en de
weg hervatten—hoe vaak dat ook
nodig is. Berouw over onze zonden
kan een springplank worden die ons
opnieuw in de armen van God
brengt: «Laat misstappen en
nederlagen ons niet meer van Hem
scheiden. Evenals het zwakke kind
dat zich vol berouw in de stevige
armen van zijn vader werpt, zullen



het juk van Jezus. Slechts dit berouw
en deze nederigheid zullen onze
menselijke zwakheid omzetten in
goddelijke kracht.»[10]

Leefin het heden

De enige manier om onze levensweg
af te leggen, is stap voor stap.
Niemand beklimt een berg in één
sprong — zeker niet als het om een
hoge top gaat. Soms is er eerst een
periode van training en gewenning
nodig. We zullen in etappes moeten
reizen, af en toe kamperen, onze
krachten herwinnen met een goed
gekozen uitrusting, en intussen
genieten van het gesprek en het
landschap, dat bij elke stap
verandert. Kortom, we moeten ons
richten op wat hier en nu is — of met
andere woorden: leren leven in het
moment.

Leven in het heden betekent dat ik
het huidige moment erken als het



enige waarin ik Gods genade kan
ontvangen en Zijn wil kan
volbrengen. De vijand weet dat maar
al te goed, en daarom zal hjj er alles
aan doen om ons zo ver mogelijk van
ons hier en nu weg te trekken —
door ons te kwellen met een
verleden dat ons teleurstelt, of met
een toekomst die ons angst
inboezemt; of door ons te verliezen
in gedachten over wat had kunnen
zijn, of wat misschien nog zal
gebeuren. En als hij daarin slaagt,
dan begint onze liefde al af te koelen
— want liefde leeft enkel in het
heden.[11]

Leven in het heden betekent niet dat
we het verleden en de toekomst
negeren, maar dat we ze op hun
juiste plaats zetten. Vrede hebben
met het verleden — verzoend zijn
met God en met anderen... en ook
met onszelf, door te aanvaarden wie
we zijn en wie we geworden zijn. En
vrede hebben met de toekomst,



omdat God wel degelijk meeleeft met
onze plannen en dromen, maar ons
toch vooral in innerlijke rust wil
zien. In manibus tuis tempora mea,
zegt een andere psalm. In uw handen
ligt mijn tijd, mijn leven (cfr. Ps
31,15). Met de heilige Jozefmaria
kunnen we bidden: «In uw handen
laat ik het verleden, het heden en de
toekomst...».[12] Aanvaarding en
overgave scheppen het klimaat
waarin we het heden met rust én met
intensiteit kunnen beleven.

Vertrouwen op onze Vader God
brengt ons ertoe om ons «als
kinderen van God altijd op ons
gemak te voelen. Als kinderen van
God durven we met vrijheid na te
denken en besluiten te nemen. We
treden pijn en lijden tegemoet met de
sereniteit van de kinderen van God.
We genieten van de schoonheid zoals
een kind van God dat doet.»[13] Die
soepelheid van een kind van God
betekent: leven in het hier en nu,



aandachtig voor wat Hij op dit
moment van mij vraagt — werken,
rusten, bidden, troosten, lachen...Er
is «een tijd voor alle

dingen» (Prediker 3,1), en de beste
manier om juist te handelen is elk
moment te beleven met de Heer: «En
al wat gij doet in woord of werk, doet
alles in de naam van Jezus de Heer,
God de Vader dankend door

Hem.» (Kol 3,17). Als we dit
voortdurende gesprek met God
cultiveren, zullen we gemakkelijker
herkennen wat ons afleidt en van de
weg doet afwijken: momenten van
verstrooiing met de telefoon of in
onze fantasie, sombere gedachten,
verstrooidheid, «<was-ik-maar-
mystiek»[14] ... Dan kunnen we des
te makkelijker terugkeren naar die
beproefde en ware weg naar
heiligheid, die bestaat in doen wat je
moet, en je helemaal geven aan wat
je doet.[15]



In het heden leven stelt ons in staat
om dankbaar te zijn voor wat we
hebben en daardoor ook echt van het
leven te genieten. Wederom: «het
geluk van de hemel is weggelegd
voor de mensen die op aarde
gelukkig weten te zijn».[16] Het echte
geluk komt voort uit het besef dat ik
hier en nu bemind ben door mijn
Vader God, en dat Hij mij elke dag
opnieuw met gaven overlaadt.
Wanneer we ons te veel zorgen
maken over mislukkingen uit het
verleden of over gevaren die in de
toekomst zouden kunnen opduiken,
zijn we minder in staat om het goede
te zien dat ons in het huidige
moment wordt aangeboden. Daarom
is het zo waardevol om elke dag — in
ons gebed, en misschien ook bij het
gewetensonderzoek — tijd te nemen
voor dankbaarheid. Hoe heeft God
mij vandaag bemind? Voor welke
concrete dingen kan ik Hem vandaag
danken?



Volhard tot het einde

«Door standvastig te zijn zult ge uw
leven winneny, zegt Jezus (Lc 21,19).
Het einde van de weg bereiken is van
levensbelang. We dromen er
allemaal van om, zoals Paulus, te
kunnen zeggen: “Ik heb de goede
strijd gestreden, de wedloop voleind,
het geloof bewaard.” (2 Tim 4,7) We
zullen dit bereiken door het geloof te
behouden, vandaag, op dit moment.
Je zou gemakkelijk overweldigd
kunnen worden door het
vooruitzicht om tien, twintig, veertig,
tachtig jaar trouw te zijn. Hoe kan ik
zeker weten dat ik die hele weg
trouw zal zijn? Het gaat er niet om
dat ik nu al zeker weet dat ik me
over tientallen jaren niet van God zal
afkeren. Het gaat erom dat ik
vandaag trouw ben aan de Heer, met
de genade die Hij nu geeft. Zo leven
we, stap voor stap, de weg van het
leven tot het einde.



Christenen erkennen als
vanzelfsprekend dat “het leven een
reis is, geen bestemming”. We weten
dat dit aardse leven niet het
eindpunt is. Maar tegelijk beseffen
we dat ons ware leven, onze
bestemming zich al hier en nu
aftekent: “Ons leven is met Christus
geborgen in God.” (Kol 3,3) Daarom
hebben we nodig: “Dat ons hoofd de
hemel raakt, maar dat onze beide
benen op de grond staan.”[17] Dat
Zijn wil geschiedt “op aarde zoals in
de hemel.” En dan, ja— “dan maken
we de weg terwijl we gaan”[18], al
gaande. Elke stap die we zetten,
vormt niet alleen onze reis, maar ook
onze bestemming.

[1] Het citaat wordt vaak
toegeschreven aan Ralph Waldo
Emerson, hoewel er geen geschreven
referentie is die het bevestigt.



[2] John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] H. Jozefmaria, De Smidse nr.
1005.

[4] H. Jozefmaria, De Smidse nr. 182.

[5] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 313.

[6] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 829.

[7] Paus Franciscus, Gaudete et
exsultate, nr. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des ames
intérieures, Luik, 1851, p. 159. «Het
ergste is dat je, zoals de heilige
Franciscus van Sales opmerkt, soms
ontmoedigd raakt en boos wordt
omdat je boos bent geworden,
ongeduldig omdat je ongeduldig bent
geworden. Wat een ramp! Zouden we
daarin niet hoogmoed in zijn puurste
vorm moeten zien?» (p. 160).



[9] J.-N. Grou, Manuel des ames
intérieures, pp. 160s.

[10] H. Jozefmaria, De Kruisweg, 7de
statie

[11] Cfr. C.S. Lewis, Cartas del diablo
a su sobrino, cap. 15.

[12] H. Jozefmaria, De Kruisweg, 7de
statie, nr. 3.

[13] F. Ocariz, Pastorale Brief,
28-10-2020, nr. 3.

[14] Cfr. H. Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 88, 116.

[15] Cfr. De Weg, nr. 815.
[16] De Smidse nr. 1005.
[17] Vrienden van God nr. 75.

[18] «Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar» (A. Machado,
Campos de Castilla, «Proverbios y
cantares», XXIX. De heilige



Jozefmaria citeert deze vers in zijn
Brief 6, nr. 75).

John Paul Mitchell

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/strijd-nabijheid-missie-2-de-weg-

al-gaande-maken/ (10-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-2-de-weg-al-gaande-maken/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-2-de-weg-al-gaande-maken/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-2-de-weg-al-gaande-maken/

	Strijd, nabijheid, missie (2): "De weg al gaande maken"

