
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (18): "Weest
niet bevreesd, kleine
kudde":
evangeliseren in een
tijd van verandering
(I)

Het is tijd om onze blik te
verruimen: om de stap te zetten
van nostalgie naar durf, van
een defensief geloof naar een
geloof dat vol vertrouwen een
visie op de wereld en het leven
voorstelt. Deel 18 van de reeks
“Strijd, nabijheid en missie”.



3-1-2026

Een groep verkenners, gehard door
jaren verblijf in de woestijn, trekt
door onbekend gebied. Ze
doorkruisen weelderige heuvels en
valleien; ze vinden druiventrossen
die alleen met twee tegelijk te dragen
zijn en vijgen die elke koopman op
een oosterse markt zouden verbazen
(vgl. Num. 13,17-24). Ze zijn
enthousiast, bijna euforisch:
eindelijk zien ze het langverwachte
land — het groen, het leven, de
overvloedige vruchten. Hun hart vult
zich met verwondering; hun hoop
krijgt vorm, wordt tastbaar. Met hun
vingertoppen raken ze een wereld
aan die alles lijkt te bieden waar ze
jarenlang naar hebben verlangd.
Maar naast die belofte steekt ook
angst de kop op: dit land moet
veroverd worden. Er hangt een sfeer
van dreiging in de lucht.



Verkenners in een wereld van
reuzen

In de verte doemen versterkte steden
op. Dichterbij ontmoeten de
verkenners bewoners die zo groot
zijn als eiken — echte reuzen!
Sommigen vergeten de kracht van
God en zaaien onrust en pessimisme.
Plots begint het volk het manna van
de woestijn te missen… Hun
enthousiasme verdampt als dauw in
de ochtendzon. De sfeer wordt
gespannen tussen hen die alles
willen achterlaten en willen
terugkeren naar Egypte, en hen bij
wie nog steeds een twinkeling van
vertrouwen te zien is, een vuur van
veroveringsdrang — een handvol
‘dwazen’, eerlijk gezegd. Het land is
prachtig, ja, maar de onderneming
lijkt in alle opzichten
bovenmenselijk. Ze beseffen dat ze
de taak niet aankunnen; zekerheden
die ze vanzelfsprekend achtten,
beginnen te wankelen (vgl. Num.



13,27–14,4). Hun hart is verdeeld
tussen vertrouwen en de verleiding
om te vluchten, tussen verlangen
naar avontuur en angst om
vernietigd te worden. De keuze is
duidelijk: ofwel contact maken, ofwel
zich voor altijd in de woestijn
verschansen.

Het volk blijft decennialang
gevangen in die keuze. Wat hen in
wezen verlamt, is hun gebrek aan
vertrouwen in God. In hun oren
klinkt nog steeds dat deel van het
verslag van de verkenners: “Wij
hebben er de reuzen gezien – de
Enakieten behoren tot de reuzen –.
Wij voelden ons sprinkhanen en
daarvoor moeten zij ons ook hebben
aangezien.” (Num. 13,33). Verlamd
door angst voor een nieuwe
uitdaging, zullen bijna allen oud
worden. Slechts twee ‘dwazen’ —
Kaleb uit Juda en Jozua uit Efraïm —
zullen de tijd trotseren. Ze zijn niet
de grootsten of de moedigsten, maar



ze weten dat de overwinning niet
afhangt van menselijke kracht of de
weerstand van hun wapens, maar
van de levende God die in hun
midden wandelt.

Veertig jaar later, na een lange
periode van zuivering van die
wankelende hoop, staat het volk
opnieuw aan de poorten van het
beloofde land. Kaleb en Jozua — de
leider die op God had vertrouwd en
die dit vernieuwde volk over de
Jordaan zal leiden — zijn er nog
steeds. Ze worden gedragen door de
woorden die de Heer via Mozes
sprak: “Kies dan het leven” (Deut.
30:19). God zegt tegen hen, en tegen
ieder van ons: “Zie, Ik heb jullie
geschapen om te leven, om werkelijk
gelukkig te zijn... Kies je voor Mij?
Kies je voor het Leven? Dat is precies
wat de “kleintjes” hebben ontdekt en
wat zij gekozen hebben. Zij begrijpen
dat het diepe, oneindige verlangen
naar leven dat in hen brandt, zijn



oorsprong én bestemming in God
vindt. En zij verlangen niets anders.
Ze weten dat om waarlijk te
triomferen in het leven, om het volle
Leven te bereiken, het nodig is zich
te laten overspoelen door Gods liefde
—en die liefde vervolgens met open
handen uit te delen.”.[1]

Maar één fundamenteel aspect
ontgaat de Israëlieten die zich rond
Jozua verzamelen nog steeds. Ze
missen de sleutel om deze intocht in
het beloofde land correct te
interpreteren. Verstrikt in hun eigen
geschiedenis van ballingschap en
bevrijding kunnen ze de diepere
betekenis ervan niet vatten. Ze
begrijpen hun rol in de grote
heilsgeschiedenis nog niet. Hun blik
is gericht op verovering en
confrontatie: ze dromen van een
verpletterende overwinning, een
triomf die in het hele boek Jozua
bezongen wordt. Het gaat om strijd
en overwinning, om het inzetten van



hun eigen — relatief bescheiden —
kracht en cultuur tegenover die van
de volken die voor hen staan. Het
draait om militaire en culturele
verovering, met de beschikbare
wapens.

In werkelijkheid zal het volk dat met
Jozua het land binnentrekt zich
slechts moeizaam een weg tussen die
volken kunnen banen. Hoewel het
trouw blijft aan zijn wortels, zal het
ook leren relaties aan te knopen met
de andere volken. En langzaam
begint het te begrijpen dat zijn
roeping onder de volkeren niet is om
te heersen. De sleutel tot die
interpretatie zal de Heer via de
profeten geven: “Ik stel u aan om een
licht voor de volken te zijn: mijn heil
moet reiken tot in de uithoeken der
aarde.” (Jes. 49,6). Ze waren
geroepen om te verlichten! Daarom
deed het er weinig toe hoe groot hun
aantal was, hoe onderscheiden ze
waren of welke culturele bagage ze



hadden. Het zou geen probleem zijn
om vreemde volken of reuzen
tegemoet te treden. Het licht dat zij
zouden brengen, was dat van de God
die onder hen wilde wonen als
“Vredevorst” (Jes. 9,5). Zij zouden de
volkeren verlichten met de vrede die
de wereld niet kan geven (vgl. Lc
10,5–6; Joh. 14,27): “de vrede van de
Verrezen Christus, een vrede
ontwapend en een ontwapenende
vrede, bescheiden en volhardend.”[2]

Contact zoeken

Een “moderne apostel”[3] kan zich
soms voelen als een van die kleine
verkenners in een wereld van
reuzen: verkenners die de ark van
het verbond — die alle volkeren
moet verlichten — naar het hart van
de wereld willen brengen. “Kinderen
van het licht, broeders van het licht:
dat is wat we zijn. Dragers van de
ene vlam die in staat is de aardse
wereld van de zielen te verlichten,



van het enige licht dat nooit enige
duisternis, noch schemering noch
schaduw kan kennen.[4]

Net als het volk dat Jozua vergezelde,
verlangen wij naar het vertrouwen
om de woestijn achter ons te laten en
een land binnen te gaan dat we delen
met heel verschillende mensen.
Want alleen door die
onderdompeling kunnen we een licht
worden voor de volkeren. Om dat te
bereiken moeten we echter eerst de
grote stap zetten die het volk in de
woestijn niet durfde te zetten: we
moeten besluiten om contact te
zoeken. Wij — het uitverkoren volk,
maar ons tegelijk bewust van onze
kleinheid en beperktheid — en de
anderen: de ware reden om wie de
Heer ons heeft uitverkoren. Mensen
die soms reuzen lijken, die de indruk
kunnen wekken zo anders te zijn,
maar die in wezen net zo zijn als wij.
Sommigen van hen kennen de
levende en ware God nog niet, of



hebben een misvormd beeld van
Hem; anderen leiden ondanks
uiterlijke welvaart een behoorlijk
moeilijk bestaan. En zij hebben ons
nodig.

Hoe dan ook, “het is niet waar dat de
mensen van onze tijd — de mensen
in het algemeen of zelfs massaal —
ontoegankelijk of onverschillig
zouden zijn voor alles wat het
christelijk geloof leert over de
bestemming en het wezen van de
mens. Het is niet waar dat de mensen
van onze tijd alleen aan dingen van
de wereld denken en de hemel
vergeten. Hoewel het niet ontbreekt
aan ideologieën die zich in zichzelf
opsluiten en aan mensen die deze
steunen, kent ook onze tijd
karakterloosheid en grote idealen,
lafheid en heldhaftigheid, desillusies
en grote aspiraties. Er zijn mensen
die dromen van een nieuwe wereld
die rechtvaardiger en menselijker is,
terwijl anderen, die misschien



teleurgesteld zijn door het vastlopen
van hun eerdere idealen, hun
toevlucht zoeken in een egoïstische
rust of blijven vasthouden aan de
dwaling.[5]

Hoe kunnen we hen tegemoet
treden? Hoe kunnen we ervoor
kiezen niet alleen contact te zoeken,
maar ook in voortdurende dialoog te
blijven met de vele mensen die we op
ons levenspad ontmoeten? In veel
delen van de wereld is het duidelijk
dat wij christenen opnieuw een
‘kleine kudde’ (Lc. 12,32) zijn
geworden, zoals onze eerste
geloofsgenoten. Natuurlijk lezen we
af en toe met vreugde bemoedigend
nieuws: het groeiende aantal
volwassendoopsels in sommige
landen, de toename van
priesterroepingen op andere
continenten, of de vele jongeren die
met de paus het jubileum vieren. Dat
verheugt ons, maar neemt niet weg
dat we op veel plaatsen een



minderheid vormen, soms
overstemd door een cultuur die het
christelijk geloof vaak niet begrijpt.
De generaties veranderen en het
doorgeven van het geloof wordt
lastiger. We begrijpen de
verslagenheid van vele vaders en
moeders die, ondanks hun
inspanningen, er niet in geslaagd zijn
hun kinderen het christelijke leven
door te geven. Ze hebben vaak
gedaan wat hun eigen ouders deden,
maar deze keer werkte de
overdracht niet. Er is iets misgegaan.
Een van de onderliggende oorzaken
is dat de context radicaal is
veranderd en iets anders vraagt.

Benedictus XVI verwoordde het zo:
“Terwijl het in het verleden mogelijk
was een homogeen cultureel
stramien te herkennen dat in brede
kringen werd aanvaard in zijn
verwijzen naar de geloofsinhoud en
de daardoor geïnspireerde waarden,
blijkt dat vandaag in grote delen van



de maatschappij niet meer zo te zijn
vanwege een diepe geloofscrisis die
zich van vele personen heeft meester
gemaakt.”[6] Al jaren geleden had de
eerbiedwaardige Fulton Sheen dit
met grote helderheid aangekondigd
voor een verbaasd publiek: “We
staan aan het einde van de
christenheid. Niet van het
christendom, niet van de Kerk, maar
van de christenheid. Maar wat
verstaan we onder christenheid?
Christenheid is het economische,
politieke en sociale leven dat
geïnspireerd is door christelijke
principes. Dit loopt ten einde; we
hebben het zien sterven.” Hij voegde
er echter aan toe: “Dit zijn grote en
prachtige dagen om te leven (…). Dit
is geen somber beeld; het is
eenvoudig een momentopname van
de Kerk te midden van een groeiende
oppositie van de wereld. Leef
daarom uw leven in het volle
bewustzijn van deze beproeving en
steun op het hart van Christus.”[7]



Een geloof dat duizend manieren
zoekt om zich bekend te maken

En dan? Dan is het tijd om onze blik
te verruimen: om van nostalgie over
te stappen naar durf, van een
defensief geloof naar een geloof dat
met vertrouwen een visie op de
wereld en het leven voorlegt. In deze
veelbelovende wereld — die tegelijk
bevolkt lijkt door reuzen op
technologisch, financieel, cultureel
en mediagebied — worden we
uitgenodigd om op God te
vertrouwen en een keuze te maken.
We kunnen met weemoed de ‘goede
oude tijd’ idealiseren: vanuit het
heden lijkt het soms alsof vroeger
alles eenvoudiger was. Maar dat was
niet altijd zo, en zeker niet overal.
Bovendien verlamt die nostalgische
blik de apostel: hij kijkt bezorgd naar
deze postchristelijke wereld en
wacht af tot zij vanzelf verbetert.
Vertrouwen in God daarentegen doet
ons vooruit kijken, en met jeugdige



verwondering een wereld tegemoet
treden die in veel opzichten niet
zozeer post- als wel prechristelijk is
— een wereld die opnieuw de
nieuwheid van Christus moet
ontdekken.

“Wie rijst daar op als de dageraad,
schoon als de maan, stralend als de
zon en geducht als een leger in
slagorde?” (Hooglied 6,10). In zijn
uitleg van deze bijbelpassage
beschrijft paus Gregorius de Grote de
Kerk als de ware dageraad van de
wereld: een dageraad die nog
onderweg is tot aan het einde der
tijden. De nieuwe dag ligt niet achter
ons, maar vóór ons. “Wij die in dit
leven de waarheid volgen, zijn als de
dageraad of zonsopgang, omdat we
deels al volgens het licht handelen,
maar deels ook nog resten van
duisternis in ons hebben (...). De
heilige Kerk van de uitverkorenen
zal volkomen dag zijn wanneer er



geen enkele schaduw van de zonde
meer op haar valt.”[8]

Deze visie — die niet louter een mooi
standpunt is — geeft ons hoop en
stelt ons in staat de uitdaging aan te
gaan die de heilige Johannes Paulus
II ons voorhield toen hij sprak over
een nieuwe evangelisatie:[9] een
hernieuwde apostolische inzet die
steeds meer initiatief en persoonlijke
creativiteit vraagt. Het is waar dat de
Kerk vandaag niet langer kan
rekenen op de gunstige wind van de
omringende cultuur, de ‘geest van
deze tijd’. Maar zij beschikt nog
steeds over een krachtiger wind: de
Geest van de waarheid, die ons ook
in dit nieuwe apostolische tijdperk
alles zal leren en ons aan alles zal
herinneren (vgl. Joh. 14,26), zodat we
overal de vernieuwende
levenskracht van het Evangelie
kunnen brengen.



Vandaag ervaren we opnieuw aan
den lijve — in onze kwetsbaarheid,
zowel numeriek als persoonlijk —
wat de heilige Paulus bedoelde toen
hij schreef: “Wij dragen deze schat in
aarden potten” (2 Kor. 4,7).
Misschien nodigt God ons juist in
deze beproevende tijd uit tot een
meer missionaire, creatieve en
persoonlijke houding, zoals die van
de apostelen en de eerste leerlingen:
een geloof dat zich niet beperkt tot
zelfverdediging, maar duizend
manieren zoekt om zich kenbaar te
maken. “Gedreven door de kracht
van de hoop (…) de wereld met een
vreugdevol perspectief
herontdekken, omdat die mooi en
zuiver uit Gods handen is
voortgekomen. Wij zullen Hem haar
even mooi teruggeven.”[10]

* * *

“Weest niet bevreesd, kleine kudde:
het heeft Uw Vader behaagd u het



Koninkrijk te schenken.” (Lc 12,32).
Zo bemoedigde Jezus de kleine, soms
verwarde en twijfelende groep
leerlingen om Hem heen. En
vandaag richt Hij diezelfde woorden
tot ons. Wanneer het geloof levendig
is, werkt het aanstekelijk — en juist
die levendigheid maakt het
duurzaam. De eerste christenen
hadden geen macht, geen structuren,
geen grote aantallen. Maar één voor
één, met het vuur van Christus in
hun hart[11], raakten zij de harten
van velen. Ook wij, christenen van
vandaag, worden geroepen om
opnieuw de parabel waar te maken
dat Jezus gaf en dat de Kerk van de
eerste generaties zo treffend
beschrijft: het zuurdeeg is klein,
maar het laat het hele deeg rijzen
(vgl. Mt. 13,33).



[1] “Strijd, nabijheid, missie (1): Kies
het Leven”, opusdei.org

[2] Eerste boodschap van Paus Leo
XIV, 8-05-2025.

[3] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
335

[4] Heilige Jozefmaria, Brief 6, nr. 3.

[5] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 132. Vgl. ook F. Ocáriz,
Pastorale brief, 14-02-2017, nr. 1.

[6] Paus Benedictus XVI, Apostolische
Brief Porta fidei, nr. 2

[7] Geciteerd in De la cristiandad a la
misión apostólica, Universidad de
Mary, Rialp, Madrid, 2025, p. 30.

[8] Heilige Gregorius Magnus, 
Tratados morales sobre Job 29,2-4 (PL
76, 478-480).

[9] De heilige Johannes Paulus II
gebruikte deze uitdrukking voor het

https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-1-kies-het-leven/


eerst in een preek in Polen op 9 juni
1979, en hernam ze op een meer
programmatische manier in Haïti op
9 maart 1983; bij die gelegenheid
sprak hij over “een nieuwe
evangelisatie. Nieuw in haar ijver, in
haar methoden, in haar
uitdrukking”. Zie ook de apostolische
exhortatie Christifideles laici (1988),
nrs. 34-35, de encycliek Redemptoris
Missio (1990) nrs. 33-34 en de
apostolische brief Novo millennio
ineunte (2001) nr. 40.

[10] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 219

[11] Vgl. heilige Jozefmaria. De Weg,
nr. 1.

Lorenzo De Vittori

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-niet-bevreesd-kleine-kudde-evangeliseren-in-een-tijd-van-verandering-i/


article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-
niet-bevreesd-kleine-kudde-

evangeliseren-in-een-tijd-van-
verandering-i/ (7-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-niet-bevreesd-kleine-kudde-evangeliseren-in-een-tijd-van-verandering-i/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-niet-bevreesd-kleine-kudde-evangeliseren-in-een-tijd-van-verandering-i/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-niet-bevreesd-kleine-kudde-evangeliseren-in-een-tijd-van-verandering-i/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-18-weest-niet-bevreesd-kleine-kudde-evangeliseren-in-een-tijd-van-verandering-i/

	Strijd, nabijheid, missie (18): "Weest niet bevreesd, kleine kudde": evangeliseren in een tijd van verandering (I)

