
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (13):
Eucharistisch hart

De Eucharistie vaak bijwonen is
het levende antwoord op Zijn
belofte om bij ons te blijven: als
Hij elke dag bij mij is, wil ik ook
elke dag bij Hem zijn.

13-10-2025

Ubi amor ibi oculus: “Waar liefde is,
is de blik”.[1] Liefde zoekt altijd de
nabijheid van de geliefde; je zou
haast zeggen dat ze niemand anders
meer ziet. Maar soms is scheiding,



afwezigheid onvermijdelijk. Dan rest
alleen het wachten, of de weemoed.
We houden ons vast aan wat de
aanwezigheid van de ander oproept,
aan herinneringen vol gedeelde
liefde. Die heimwee is een
onuitputtelijke bron van liederen en
gedichten door de eeuwen heen – als
een laatste, tedere poging om de
eenzaamheid te overstijgen.

Ik ben met jullie, alle dagen

Elke zondag belijden christenen hun
geloof in het eeuwige leven en in de
verrijzenis van het lichaam. Voor ons
zijn de herinnering en het verdriet
om de afwezigheid van de geliefde
persoon niet het laatste woord.
“Vergeet het nooit, na de dood zult u
ontvangen worden door de Liefde.
En in de liefde van God zult u
bovendien alle zuivere liefde vinden
die u op aarde bezat”.[2] Toch maakt,
terwijl wij door deze ‘dal van tranen’
trekken, het verdriet om de



afwezigheid deel uit van de
grammatica van het menselijk hart.

De heilige Jozefmaria verwees naar
deze bewegingen van het hart - naar
de heel natuurlijke reactie om niet
gescheiden te willen worden - om het
mysterie van de Eucharistie te
illustreren. De onthutsende en
grandioze realiteit dat God ten volle
in een stuk brood wilde blijven, kan
worden beschouwd vanuit “een heel
menselijke ervaring zoals het
afscheid van twee mensen die van
elkaar houden. Ze zouden voor altijd
bij elkaar willen blijven, maar de
plicht of wat het ook mag zijn dwingt
hen uit elkaar te gaan. Wat zij het
liefst willen, kan niet. Hoe groot de
menselijke liefde ook is, zij stuit op
grenzen, en ze moet de toevlucht
nemen tot symbolen. De personen
die afscheid nemen kunnen elkaar
een aandenken geven, misschien een
foto waarop ze zulke warme
woorden schrijven dat het je



verbaast dat het papier niet vlam vat.
Maar meer ook niet, want schepselen
zijn niet bij machte al hun wensen te
verwezenlijken. Wat wij niet kunnen,
kan God wel. Jezus Christus,
volmaakt God en volmaakt mens,
laat geen symbool achter, maar een
werkelijkheid. Hij blijft. Hij zal naar
de Vader gaan, maar Hij zal ook
onder de mensen blijven. Hij geeft
ons geen cadeau dat de herinnering
aan Hem wakker houdt, geen
afbeelding waarvan de contouren na
verloop van tijd verbleken, of een
foto die al snel vervaagt en vergeelt
en die geen betekenis heeft voor
iemand die niet aanwezig was. Hij is
onder de gedaanten van brood en
wijn werkelijk aanwezig, met zijn
Lichaam, zijn Bloed, zijn Ziel en zijn
Godheid.”[3]

Een klein boekje over het verdriet
van de scheiding die de dood met
zich meebrengt, geschreven met een
verdriet dat nog vers en tastbaar



aanwezig is, beschrijft krachtig dat
menselijke gevoel van onmacht.
Geconfronteerd met het definitieve
afscheid van zijn echtgenote weigert
de auteur zich tevreden te stellen
met een foto of een voorwerp dat
haar aanwezigheid op de een of
andere manier oproept: 'Ik hou van
H.,' schrijft hij, 'en niet van iets dat
op haar lijkt.'[4] Voor de liefde is
herinnering niet genoeg; het
menselijke hart verlangt naar meer,
maar zijn kracht is beperkt. Toch:
'voor God is niets onmogelijk' (Lc
1,37). Zo begrijpen we de woorden
van Jezus aan het einde van zijn
leven op aarde: 'Ik ben met jullie, alle
dagen, tot aan de voleinding van de
wereld' (Mt 28,20). Door de kracht
van de Geest blijft Hij aanwezig in de
geschiedenis en in het leven van elke
mens. Hij gaat weg en tegelijk blijft
Hij: met een 'nieuwe nabijheid'[5],
onzichtbaar, maar dieper en
allesomvattender.



De Eucharistie is geen loutere
herinnering, noch slechts het
verlangen naar een toekomstig
weerzien: het is een werkelijke
aanwezigheid en nabijheid. In de Mis
is Jezus van Nazareth aanwezig —
dezelfde die in Betlehem geboren
werd, die over de wegen van Galilea
ging en voor ons aan het Kruis stierf.
Deze werkelijkheid verlicht heel het
christelijk leven, dat niets anders is
dan het leven van Christus in ons
(vgl. Gal. 2,20): “Christus volgen: dat
is het geheim. Hem van zo nabij
vergezellen, dat wij met Hem leven
als de twaalf eersten; van zo nabij,
dat wij ons met Hem
vereenzelvigen.”[6]

Dagelijks de Eucharistie bijwonen
komt voort uit het verlangen om
dicht bij Hem te zijn; het is het
levende antwoord op Zijn belofte om
bij ons te blijven: als Hij elke dag bij
mij is, wil ik ook elke dag bij Hem
zijn. Wie het brandende verlangen



van Jezus kent om zijn Pasen met ons
te vieren (vgl. Lc 22,15), wie Zijn
voortdurende gebed kent, Zijn lijden,

en Zijn liefde voor ieder van ons, die
wil Hem niet alleen laten. En die
vergezelt Hem — als het kan — elke
dag. Het is niet genoeg om te weten
dat miljoenen mannen en vrouwen
Hem aan het altaar opwachten: men
weet dat Jezus het merkt als iemand,
die erbij had kunnen zijn, ervoor
kiest met zijn eigen zaken bezig te
zijn.

De heilige Manuel González, een
vriend van de heilige Jozefmaria, met
een grote liefde voor de Eucharistie,
liet aan het einde van zijn leven deze
woorden na: “Een Mis is Jezus die in
zijn Hart alle geur van zijn goede
werken en woorden verzamelt, alle
echo’s van zijn hart, (...) zijn zweet en
tranen in zijn zoektocht naar
zondaars; de bitterheid van liefde
beantwoord met ondankbaarheid,



van vrijgevigheid vergolden met
onbegrip, afgunst en
kwaadaardigheid — alles wat Hem
vergezelde van Betlehem tot
Golgotha. En toen zijn Hart met dit
alles vervuld was, nam Hij een zwaar
kruis op zijn schouders en liet zich
eraan vastnagelen, en liet tenslotte
toe dat, zelfs dood, een lans zijn zijde
zou openen — zoals een roos die zich
opent in de lente”.[7]

In de Eucharistie komt de levende
persoon van de Heer ons tegemoet:
de Liefde der liefdes, oorsprong en
doel van ons bestaan en van de hele
schepping (vgl. Kol. 1,16-19). Daarom
is de heilige Mis "het middelpunt en
de wortel van je geestelijk leven".[8]
Ze is het middelpunt, omdat mijn
leven draait rond het glorievolle
kruis: werk en rust, pijn en vreugde,
ontvangen liefde en gegeven liefde…
Tijdens de Mis deel ik met Hem mijn
gevoelens, verlangens,
moeilijkheden… alles wat mij



bezighoudt. Samen met Hem breng
ik het bij de Vader. Tegelijk is de
heilige Mis ook de wortel, omdat ze
mij in contact brengt met de Bron
van de genade, met het leven van
God zelf. "Niemand komt tot de
Vader, tenzij door Mij" (Joh. 14,6).
Zonder de Eucharistie zou geen enkel
moment in ons leven de eeuwigheid
kunnen laten doorklinken.[9] Alleen
in de mate waarin ik Jezus toelaat in
de boot van mijn leven, kan ik
"werken zoals Hij werkte en
liefhebben zoals Hij liefhad".[10]

De heilige Mis is iets groots, maar
verschijnt bijna altijd — behalve bij
enkele plechtige of druk bezochte
vieringen — als iets eenvoudigs,
bescheiden en huiselijks: zoals het
Laatste Avondmaal, de ontmoetingen
van de verrezen Jezus met zijn
apostelen, en het breken van het
brood bij de eerste christenen. Toch
zijn we omringd door engelen, raken
we de hemel aan, raken we God aan.



We zien het niet, maar het geloof
verzekert het ons.[11] Van onze kant
mogen we de mis met ingetogenheid
beleven, met verwondering en met
het verlangen dat God ons toelaat tot
Zijn mysterie. De rest zal Hij doen.

Ik ben het levende brood

Het gebeurde in Abitinia [in het
huidige Tunesië], in Afrika, in de
eerste eeuwen van de Kerk. Een
groep van negenenveertig christenen
stond op het punt ter dood
veroordeeld te worden, omdat ze het
keizerlijk verbod op het vieren van
de Eucharistie hadden genegeerd.
Toen de rechter hen vroeg waarom
ze hun leven ervoor op het spel
zetten, antwoordde een van hen
eenvoudig: Sine dominico non
possumus – “Zonder zondag, zonder
de Eucharistie, kunnen wij niet
leven”.[12] Het geloof van deze
mannen en vrouwen in de werkelijke
aanwezigheid van Jezus is diep



ontroerend. Ze waagden hun leven
omdat ze met heel hun wezen
geloofden dat Jezus Christus, de
vleesgeworden Zoon van God,
werkelijk aanwezig was in wat voor
anderen slechts een gewoon stuk
brood leek. Ze riskeerden alles omdat
het voor hen letterlijk een kwestie
van leven of dood was: zonder Jezus,
zonder de communie, verloor hun
leven zijn zin. Hun hart zou
terugvallen in een wereld zonder
licht, zonder verlossing, zonder een
liefde die sterker is dan de dood. Het
geloof van deze martelaren stelt ons
een confronterende vraag: Hebben
ook wij het gevoel dat we niet zonder
de Eucharistie kunnen? Hunkeren
we naar het Woord van God, naar
Zijn aanwezigheid in ons? Wat zijn
wij bereid te doen om met Hem te
kunnen omgaan?

Elke Mis is een ontmoeting met de
verrezen Jezus – een kans om Hem te
ontvangen in al onze kwetsbaarheid,



maar ook met de zuiverheid,
nederigheid en toewijding van de
heiligen. De grens tussen vurigheid
en routine bij de dagelijkse
communie is heel smal — en tegelijk
ook heel breed. Daarom vraagt elke
ontmoeting voorbereiding: een
aandachtig afstemmen van alle lagen
van ons wezen. Van onze
lichamelijke zintuigen – zoals zicht
en gehoor – tot onze innerlijke
vermogens, zoals verbeelding en
geheugen. Innerlijke stilte is
onmisbaar om de schoonheid van
Christus te kunnen proeven en
smaken. In een hart vol lawaai kan
het Woord van God nauwelijks
weerklank vinden.

Zoals zaad pas vruchtbaar wordt
wanneer het op goede grond valt
(vgl. Mt 13,1-23), zo wordt ook de
communie een bron van leven,
naarmate ons hart — gezuiverd door
nederigheid en opoffering —
vruchtbare grond wordt die de Heer



verwelkomt: “We moeten de Heer in
de Eucharistie ontvangen, zoals de
groten der aarde ontvangen worden.
Nog beter zelfs! Met pracht en praal,
met licht, met feestelijke gewaden… 

En als je me vraagt wat in dit geval
met schoonheid, pracht en praal
bedoeld wordt, zal ik je antwoorden:
reinheid van je zintuigen, van elk
zintuig afzonderlijk; luister van elk
van je vermogens; licht in heel je
ziel.”[13]

Bij het nadenken over de grootsheid
van de gave om het Lichaam en
Bloed van Christus te mogen
ontvangen, begreep de heilige
Augustinus dat de Heer tot hem
sprak: "Jij zult Mij niet omvormen tot
jouw eigen substantie, zoals dat met
gewoon voedsel gebeurt, maar jij zult
worden omgevormd tot Mij".[14] En
ook, met Sint Paulus: "Ikzelf leef niet
meer, Christus is het die leeft in
mij." (Gal. 2,20). Tijdens de minuten



dat de eucharistische gedaanten in
ons lichaam aanwezig zijn, worden
wij één met Hem — wij worden
verchristelijkt. Hij komt in ons hart,
en wij treden binnen in het Zijne:
twee bewegingen die samen één
enkele liefdesdaad vormen. God
wordt brood, God wordt klein, om
één te worden met het weefsel van
ons dagelijks leven: Hij in mij, en ik
in Hem (vgl. Joh. 6,56). De horizonten
die zich hier openen zijn immens:
binnentreden in zijn Hart betekent
deel krijgen aan al wat van Hem is, je
openstellen voor zijn manier van
denken en liefhebben, ontdekken dat
het een hart is dat voor mij gewond
is. Tegelijk, als ik Jezus binnenlaat in
mijn leven, betekent dat: toelaten dat
zijn liefde mij ontwapent, dat zij mijn
gebrokenheid verteert en mijn
dromen omvormt.

Verborgen God



God heeft ons eerst liefgehad, Hij is
niet bang om initiatief het initiatief te
nemen — zoals Paus Franciscus het
verwoordde.[15] Als wij bestaan, als
wij geboren zijn, dan is dat omdat wij
bemind worden met een eeuwige
liefde (vgl. Jer 31,3): een liefde die
ons omarmt, ons voorafgaat, ons
overstijgt (vgl. Ps 139,5-6). De Vader
herinnert ons daar vaak aan: “Het
besef dat de oneindige Liefde van
God niet alleen aan de oorsprong van
ons bestaan ligt, maar er op ieder
moment is omdat Hij ons meer nabij
is dan wij onszelf nabij zijn, vervult
ons met zekerheid.”[16] Vanuit
dezelfde overtuiging schrijft de
heilige Jozefmaria: “Ga dikwijls een
bezoek brengen bij het tabernakel,
ook al is het alleen maar met je hart,
om vertrouwen en rust te krijgen,
maar ook liefde… en om liefde te
geven!”[17]

Jezus wilde dat christenen door de
eeuwen heen de waarde zouden



ontdekken van Zijn blijvende
aanwezigheid onder ons na de
eucharistieviering. Elke kerk met een
tabernakel straalt de warmte uit van
dit huis, van dit kloppend hart waar
Hij op ons wacht; daar gaan we
naartoe om lief te hebben en ons
bemind te weten, om te vragen en te
danken, om te aanbidden en
eerherstel te brengen. “Mijn
kinderen”, zei de heilige Jozefmaria
eens, “De Heer is altijd in het
tabernakel. Het lijkt alsof Hij ons niet
hoort, maar Hij luistert met liefde,
met de genegenheid van een vader
en een moeder, terwijl Hij zijn
Godheid en zijn Mensheid verbergt.
Het is een Heer die spreekt wanneer
Hij wil, op het onverwachte moment,
en Hij zegt concrete dingen. Daarna
zwijgt Hij, omdat Hij een antwoord
van ons verwacht: een antwoord van
geloof en van trouw.”[18]

De ervaring van Gods stilte in het
tabernakel maakt deel uit van de weg



die ons leidt naar een diep
gebedsleven. Die stilte kan soms
pijnlijk zijn, maar zij behoedt ons
voor de bekoring om een God naar
onze maat te maken – een soort
afgod die aan onze verwachtingen
voldoet en die we dus zouden
kunnen beheersen. De Heer verbergt
zich juist opdat wij Hem zoeken, uit
respect voor onze vrijheid, en opdat
ook wij de Zijne respecteren: zodat
wij Hem kunnen liefhebben als vrije
kinderen en Hem laten zijn wie Hij is
– God, onze God.

In een preek op kerstavond in
Duitsland gebruikte Joseph Ratzinger
een prachtig verhaal om de logica
van de liefde voor de verborgen God
te verwoorden: “Jesjiel, een jongetje,
kwam huilend de kamer binnen van
zijn grootvader, de beroemde rabbi
Baruch. De tranen stroomden over
zijn wangen terwijl hij snikte: 'Mijn
vriend heeft me in de steek gelaten.
Hij was heel oneerlijk en heel



gemeen tegen mij.' ‘Vertel me eens
wat er precies is gebeurd,’ vroeg de
rabbi. ‘We speelden verstoppertje,’
antwoordde het jongetje, ‘en ik had
me zo goed verstopt dat hij me niet
kon vinden. Maar toen gaf hij het op.
Hij is gewoon weggelopen. Dat is
toch niet eerlijk?’ De rabbi streelde
de wangen van zijn kleinzoon, en
ook zijn eigen ogen vulden zich met
tranen. Toen zei hij: ‘Je hebt gelijk,
dat is echt niet vriendelijk. Weet je,
het is precies zo met God. Hij heeft
zich verborgen… en wij zoeken Hem
niet.’”[19]

Maar Hij blijft ons wél zoeken; daar
houdt Hij nooit mee op. Zelfs in de
diepste duisternis vindt Hij manieren
om ons opnieuw aan het zoeken te
zetten. "Als God je zijn aanwezigheid
laat voelen… goed. Maar verlang er
niet naar. Vraag Hem liever om
helderheid van geest, om geloof – een
geloof dat juist in de stilte volhoudt,
dat hoop put uit die stilte, en dankzij



die hoop leert leven in liefde."[20]
Want te midden van Gods zwijgen
kunnen hoop en liefde geboren
worden. De ziel die verliefd is, laat
zich niet ontmoedigen wanneer de
Geliefde zich verbergt – ze verlangt,
ze zoekt. En juist in die zoektocht,
gevoed door het verlangen naar
vereniging, wordt haar blik
verruimd… en wordt ze in staat Hem
werkelijk te vinden.

Maria Magdalena is het toonbeeld
van die liefdevolle zoektocht. Op
zondagochtend, nog voor de
dageraad, begeeft ze zich naar het
graf van de Heer. Het is donker, het
is nog nacht, maar zij gaat. Ze zoekt,
ze verlangt, ze loopt. Ze heeft Jezus
verloren, maar ze zal niet stoppen tot
ze hem gevonden heeft. Zelfs de
verschijning van een engel kan haar
verlangen niet stillen. Maria is Jezus
kwijt, maar ze zoekt Hem met heel
haar wezen, haar tranen bevloeien
en openen de grond van haar ziel, tot



uiteindelijk de bloem van het visioen
van de Verrezene ontkiemt. Zo zoekt
de geliefde uit het Hooglied: “Des
nachts op mijn bed zoek ik mijn
zielsbeminde, maar hoe ik ook zoek,
ik vind hem niet. Ik sta op, doorkruis
de stad, zoek op pleinen en in straten
naar mijn zielsbeminde, maar hoe ik
ook zoek, ik vind hem niet. Daar kom
ik de wachters tegen die de stad
doorkruisen: `Hebt U mijn
zielsbeminde gezien?” (Hooglied
3,1-3).

Deze zoektocht zet ons al op weg
naar contemplatie. “Zoek Hem vol
honger, zoek Hem uit alle macht in
uzelf. Als u met die inzet aan de slag
bent gegaan, durf ik u te verzekeren,
dat u Hem al ontmoet hebt en dat u
al begonnen bent met Hem om te
gaan en Hem te beminnen en dat u
uw gesprek in de hemel voert.”[21]
Zoeken is al liefhebben. Dat is het
geheim van Maria Magdalena – en
van elke man of vrouw die, in de



duisternis van de wereld en van het
eigen hart, Christus oprecht zoekt.
Maar hoe moeten we zoeken? De
heilige Augustinus, zoals zoveel
heiligen, wijst ons de weg: door te
verlangen. Een verlangen dat
voortkomt uit een vrije daad,
geboren uit het diepst van onze ziel.
"Het hele leven van een goede
christen is een heilig verlangen. Wat
je verlangt, zie je nog niet, maar juist
door dat verlangen bereid je jezelf
erop voor. En wanneer het moment
komt dat je het werkelijk zult zien,
ben je in staat erdoor vervuld te
worden (...). God stelt het geven uit,
om je verlangen te laten groeien; met
dat verlangen verruimt Hij je hart en
maakt Hij je tot meer in staat. Laten
we dus verlangen, broeders, want we
zullen vervuld worden. Dat is ons
leven: ons oefenen in verlangen."[22]

Als we met dat verlangen Jezus in het
tabernakel gaan aanbidden, opent
ons hart zich vanzelf. Dan groeit in



ons het diepe verlangen om bij Hem
te zijn, in Zijn aanwezigheid te
verblijven, en met Hem te spreken.
Zo ontstaat dan in ons “een dorst
naar God, een hevig verlangen zijn
tranen te begrijpen; zijn glimlach te
zien, zijn aangezicht… (…) Gelijk het
hert dat reikt naar waar het water
stroomt, zo in verlangen reikt mijn
ziel naar U, o God. En de ziel raakt
steeds meer vertrouwd met God,
vergoddelijkt: de gedoopte is als een
dorstige reiziger die zijn mond opent
voor de wateren van de bron”.[23]

[1] Ricardo de San Víctor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).

[2] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 221.

[3] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 83.



[4] C.S. Lewis, Una pena en
observación [A Grief Observed],
Barcelona, Anagrama, 1994, hfdst. IV.

[5] J. Ratzinger, El comienzo de una
nueva cercanía, in El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 299.

[7] Heilige Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941, pp. 32-33.

[8] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
69.

[9] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 239.

[10] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 154.

[11] “Gezicht, gevoel en smaak
bedriegen zich in U, maar het gehoor
alleen kan ik veilig



vertrouwen” (hymne Adoro te
devote).

[12] Vgl. paus Benedictus XVI,
Homilie op het hoogfeest van
Sacramentsdag, 29-05-2005.

[13] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 834.

[14] Heilige Augustinus, Belijdenissen,
7, 10, 16.

[15] Vgl. Franciscus, encycliek 
Evangelii Gaudium, nr. 24.

[16] F. Ocáriz, Pastorale Brief,
9-01-2018, nr. 4.

[17] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 837.

[18] Heilige Jozefmaria, Mondelinge
prediking, Crónica 1972, p. 759 (AGP,
biblioteca, P01).

[19] J. Ratzinger, Preek bij de mis op
kerstavond, Onze-Lieve-



Vrouwekathedraal, München, 24-
XII-1980, in Benedictus XVI, Y Dios se
hizo hombre [En God werd mens],
Encuentro, Madrid 2012, p. 11.

[20] Heilige Jozefmaria, Mondelinge
prediking, Crónica 1972, p. 759 (AGP,
biblioteca, P01).

[21] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 300.

[22] Heilige Augustinus, Commentaar
op de eerste brief van Johannes 4, 6.

[23] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 310. Vgl. Sal 42,2.

Carlos Villar

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/strijd-nabijheid-missie-13-
eucharistisch-hart/ (29-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-13-eucharistisch-hart/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-13-eucharistisch-hart/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-13-eucharistisch-hart/

	Strijd, nabijheid, missie (13): Eucharistisch hart

