opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (10). Een
leven dat wordt
doorgegeven: "Uw
ouderen zullen
dromen zien en uw
jongeren zullen
visioenen krijgen"

Wanneer de relatie tussen
Vader en kinderen - en tussen
de generaties onderling — de
vorm van een zegen aanneemtdt,
wordt het mogelijk zonder
angst naar de toekomst te
kijken.



30-11-2025

Vanaf de eerste hartslag van het
leven van de Kerk is deze dynamiek
aanwezig: ze ontstaat met de Kerk
zelf en vat in zekere zin haar wezen
samen. Sint-Paulus herkent haar in
activiteiten die zo centraal staan als
de evangelisatie en de viering van de
Eucharistie. «Zelf heb ik immers van
de Heer de overlevering ontvangen
die ik u op mijn beurt heb
doorgegeven», schrijft hij tweemaal
aan de Korintiérs (vgl. 1 Kor 11,23;
15,3). Het gaat daarbij niet om een
loutere overdracht van een leer,
maar om een doorgeven dat bijna
iets van een generatie of
voortbrengen in zich draagt. Daarom
zegt hij: «Want al had gij in Christus
duizend opvoeders, gij hebt maar
één vader. Ik ben het die u door het
evangelie in Christus Jezus heb
verwekt.» (1 Kor 4,15). Het gaat dus



niet om puur kennisoverdracht, want
de waarheid van het christendom
bestaat niet uit abstracte principes,
maar uit iets — uit lemand — heel
concreets: een Persoon die ons zijn
eigen leven schenkt. Daarom
vertrouwt Paulus de Galaten toe:
«Ach kinderen, ik moet opnieuw
weeén om u doorstaan, totdat ge de
gestalte van Christus hebt
aangenomen.» (Gal 4,19).

Deze manier van spreken is niet
enkel typisch voor Paulus. Ook
Johannes richt zich tot de gelovigen
als «mijn kinderen» (vgl. 1 Joh 2,1),
en Petrus noemt hen «pasgeboren
kinderen» (1 Pt 2,2). Het christelijke
leven is immers een geboorte tot een
nieuw bestaan, een leven dat van
nature uitgedeeld en doorgegeven
wil worden. Die beweging vindt haar
oorsprong in de Vader en Kkrijgt
gestalte in Jezus Christus: «Alles is
Mij door mijn Vader in handen
gegeven. Niemand kent de Zoon



tenzij de Vader, en niemand kent de
Vader tenzij de Zoon en hij aan wie
de Zoon het wil openbaren.» (Mt
11,27). Christus openbaart niet alleen
de Vader, maar geeft ons ook door
wat Hij van Hem heeft ontvangen:
Hij is mens geworden en in de
wereld gekomen opdat wie Hem
aannemen «leven zouden bezitten en
wel in overvloed.» (Joh 10,10). Het
christelijk geloof ontvangen betekent
daarom «wedergeboren wordeny,
«geboren worden uit water en

geest» (Joh 3,3.5).

De zegen van een vader

De overdracht van het Verbond is
een van de hoofdthema’s van het
Oude Testament. In de verhalen over
de aartsvaders speelt de vaderlijke
zegen een beslissende rol: het is het
moment waarop het Verbond wordt
doorgegeven aan de volgende
generatie. Wie kent niet de scéne
waarin Jakob zijn broer Esau te snel



af is om de zegen van Isaak te
ontvangen (vgl. Gen 27)? Of het
ontroerende tafereel waarin Jakob
zijn twaalf zonen één voor één
zegent en hun toekomst ontvouwt
(vgl. Gen 49)? Even indrukwekkend
is het moment waarop David zijn
zoon Salomo zegent en hem boven al
zijn broers verkiest (vgl. 1 Kon 1-2).
En ook het gebaar van Mattatias blijft
aangrijpend: in een tijd van afgoderij
en vervolging zegent hij zijn zonen
en spoort hen aan trouw te blijven
aan de Wet en, zo nodig, hun leven te
geven voor het Verbond (1 Makk
2,49).

In al deze scénes draagt de vader aan
zijn zoon de gave over die hijzelf van
God heeft ontvangen. Er bestaan vele
vormen van zulke zegengebeden.
Een van de mooiste is wellicht de
zegen die Isaak over Jakob
uitspreekt. Wanneer Jakob naar zijn
vader toe komt en hem kust, ruikt
Isaak de geur van zijn kleren en



roept uit: «Ja, de geur van mijn zoon
is als de geur van een akker die door
Jahwe is gezegend, Dauw van de
hemel zal God je geven, vruchtbare
grond, met overvloed van koren en
most. Volken zullen je dienen naties
voor je buigen; je moet heersen over
je broers, en de zonen van je moeder
moeten voor jou buigen!Wie jou
vervloekt, hij zij vervloekt; wie jou
zegent, hij zij gezegend!'» (Gn
27,27-29).

Andere zegengebeden volgen een
gelijkaardige structuur. De vader
herkent in zijn zoon iemand die van
God de gaven heeft ontvangen om
het Verbond levend te houden. Hij
bidt dat God hem nabij zal zijn, want
hij beseft dat het leven van zijn zoon
vol uitdagingen zal staan. En
uiteindelijk draagt hij de gave
volledig over, samen met de
verantwoordelijkheid die erbij hoort.
Toch wordt de zegen niet altijd pas
aan het einde van iemands leven



uitgesproken, zoals bij de
aartsvaders en koningen. Soms
gebeurt het vroeger. In het boek
Tobit bijvoorbeeld geeft Tobit zijn
zoon Tobias de zegen mee op het
moment dat deze de zorg voor de
toekomst van het gezin moet
opnemen. Hij vertrouwt hem die
verantwoordelijkheid toe en voegt er
raadgevingen aan toe die getuigen
van diepe wijsheid (vgl. Tob 4).

In het Nieuwe Testament wordt niet
langer de belofte van het Verbond
doorgegeven, maar de werkelijkheid
ervan: de gave van het Heil en de
opdracht om die tot in alle uithoeken
van de aarde te brengen. Het gaat
niet meer om lichamelijke
afstamming, en de overdracht
gebeurt eerder in het leven. Zo
vertrouwt Paulus aan Timoteus en
Titus verschillende
kerkgemeenschappen toe die hij zelf
heeft gesticht. In een van zijn
brieven aan Timoteus noemt hij



zichzelf apostel, onverdiend
geroepen: Christus, schrijft hij, «heeft
mij vertrouwen geschonken door mij
in zijn dienst te nemen» (1 Tim 1,12).
En precies dat geeft hij door aan de
jonge Timotels: «Deze opdracht
vertrouw ik u toe, Timoéteus, mijn
kind, overeenkomstig de profetieén
die eertijds over u zijn uitgesproken.
Strijd daardoor gesteund de goede
strijd» (1 Tim 1,18). De hele brief
ademt de sfeer van een vaderlijke
zegen: vol wijsheid, raad en
bemoediging, want velen vonden
Timoteus te jong voor zo'n zware
opdracht (vgl. 1 Tim 4,12). Het lezen
van de zogenaamde ‘Pastorale
Brieven’ van Paulus blijft daarom
een voortdurende bron van
inspiratie voor iedereen die zelf op
het punt staat zijn geloof en zijn
zending door te geven — zijn traditie
verder te schenken.

Een Vader in het Opus Dei



Toen de heilige Jozefmaria zich voor
de moeilijke vraag van zijn eigen
begraafplaats gesteld zag, vroeg hij
dat op de — heel eenvoudige -
grafsteen de woorden zouden
worden gegrift: Peccator — Orate pro
eo.[1] Maar toen hij de gezichten van
de architecten zag, voegde hij er met
een glimlach aan toe: «Als jullie
willen, kunnen jullie deze andere
woorden toevoegen: genuit filios et
filias.»[2] De eerste uitdrukking
verwoordde zijn besef van zijn eigen
kleinheid, terwijl de tweede verwees
naar de vruchtbaarheid die God aan
zijn leven had geschonken en die hij
met verwondering beschouwde.

Al op zeer jonge leeftijd wist de
heilige Jozefmaria dat hij geroepen
was om «vader, leraar en gids van
heiligen» te zijn.[3] Zo moest hij het
licht doorgeven dat hij van de Heer
had ontvangen: «Hoewel het recht
van het Werk getrouw de geest van
het Opus Dei weergeeft, zou het dode



letter zijn geweest als de Stichter niet
iets levends had doorgegeven: een
stijl, een traditie, een spiritualiteit die
historische continuiteit gaf aan die
manier van heilig worden.»[4]
Daarom deed hij zoveel moeite om
zijn kinderen te helpen die geest
eigen te maken; en daarom
verlangde hij er ook naar dat velen
van hen al vanaf het einde van de
jaren veertig in het Romeins College
zouden kunnen verblijven. Een
eenvoudige anekdote uit die tijd
illustreert dit. Tijdens een gesprek in
Rome met een groep leden van het
Werk ging het op een bepaald
moment over boeken. Don Alvaro
stond op het punt een studie te
publiceren, en de heilige Jozefmaria
vertelde over enkele projecten die hijj
zelf in gedachten had. Plotseling gaf
hij het gesprek een verrassende
wending. Terwijl hij naar de
aanwezigen wees, zei hij: «Kijk eens
wat een bibliotheek! Dit zijn mijn
werken!»[5]



Hij vormde zijn kinderen volgens de
geest die hij zelf van God had
ontvangen, en tegelijk had hij de
vaderlijke houding om die gave in
hun handen te leggen. Al in de
beginjaren, toen in Spanje een
klimaat van religieuze vervolging
heerste, vroeg hij aan de jongeren
die hem volgden: “Als ik sterf, ga je
dan verder met het Werk?”[6] Het
was een manier om de
verantwoordelijkheid die God hem
had toevertrouwd, met hen te delen.
Later, toen het moment kwam om
het charisma van het Werk naar
nieuwe landen te brengen, stuurde
hij zijn dochters en zonen op pad met
zeer bescheiden middelen en vaak
gebrekkige communicatiekanalen —
kortom, met een groot vertrouwen
dat zij overal dezelfde geest zouden
overdragen die zij hadden
ontvangen.

Het is bovendien bekend hoeveel hij
in de laatste jaren van zijn leven



heeft geleden onder de crisis waarin
de wereld, en vooral de Kerk, was
terechtgekomen. Alles leek ter
discussie te staan; men bekritiseerde
alles, men wilde alles achter zich
laten. Veelzeggend is dat hij zich in
die historische periode in Rome
graag omringde met jongeren. Zij
waren immers kinderen van die tijd:
zij waren het best in staat om de
positieve elementen van hun tijd te
herkennen en de verlangens naar
vernieuwing gestalte te geven.
Misschien riep hij hen daarom bijj
zich: omdat de toekomst in hun
handen lag. Velen herinneren zich
hoe hij soms zijn handen op de
schouders van een van die jongeren
legde en zei: “Ik steun op jou.”
Daarmee gaf hij aan dat hij wat hij
van God had ontvangen, aan hen
toevertrouwde. Hij drukte dit op
ontelbare manieren uit, tegenover
directeuren en directrices, maar ook
tegenover mensen die nog maar pas
tot het Werk waren toegetreden[7].



Het was opnieuw een uiting van het
vaderschap dat God hem had
geschonken.

Een vaderschap dat wordt
doorgegeven

Dit vaderschap is onvergetelijk voor
wie het persoonlijk heeft
meegemaakt, maar het behoort ook
tot de erfenis die de heilige
Jozefmaria aan zijn kinderen wilde
nalaten. In feite voelt iedereen die
een zekere rijpheid heeft bereikt —
iedereen die iets wezenlijks aan de
wereld kan doorgeven — een vorm
van vaderschap in zich. De stichter
van het Werk heeft dit bewustzijn
vanaf jonge leeftijd in de mensen om
hem heen proberen te wekken. Een
terrein waarop dat bijzonder
duidelijk naar voren komt, is het
onderwijs. In De Voor staat
bijvoorbeeld een raad die grote
diepgang heeft: «Leraar: je moet het
als je ideaal zien om je leerlingen in



korte tijd te laten begrijpen wat jezelf
uren studie heeft gekost voor je een
helder inzicht had.»[8]

In dat licht is het mooi wat Alvaro
d’Ors, surnumerair en hoogleraar
Romeins recht, in enkele persoonlijke
aantekeningen schreef. Hij had in
zijn leven talloze juristen opgeleid.
Terugdenkend aan zijn leerlingen —
vooral aan degenen die inmiddels de
leerstoelen bekleedden die vroeger
van hem waren — merkte hij op:
“Opvolgers hebben is altijd een bron
van voldoening. Zonder erfgenaam
sterven is even treurig, of zelfs
treuriger, dan niets te kunnen
nalaten.”[9]

Hetzelfde geldt voor vele andere
beroepen, vooral die waarin een
cultureel of technisch erfgoed wordt
doorgegeven. De heilige Jozefmaria
paste dit principe ook toe, met name
op degenen die een bestuursfunctie
in het Werk bekleedden. Pedro



Casciaro herinnerde zich hoe hijj
erop aandrong dat zij “de morele
plicht hadden om zich niet
onvervangbaar te maken.”[10] Als
negatief voorbeeld verwees hij graag
naar een voorval uit zijn jonge jaren.
In een brief aan de directeuren
schreef hij hierover: “Ik herinner me
— als een pittoresk geval — dat van
een kok in een seminarie waar ik
eens verbleef tijdens mijn
priesterlijke werkreizen door Spanje.
Wanneer die man een gerecht
bereidde dat hij buitengewoon vond
— wat het in werkelijkheid niet was
— stuurde hij de keukenhulpjes weg
zodat ze het recept niet zouden
leren.”[11] Als positief tegenbeeld
benadrukte hij dat een directeur
“tegelijk een ontdekker, een opleider
en iemand die mensen op de juiste
plaats weet in te zetten” moest zijn.
[12]

Maar niet alleen de directeuren: wij
allemaal zijn geroepen een



vaderschap te beleven dat ons doet
beseffen dat we erfgenamen zijn van
een grote gave — en tegelijk
verantwoordelijk om die, zoals het
leven zelf, door te geven aan de
volgende generatie. Hoe kunnen we
dat doen? Misschien allereerst door
ons te herinneren dat de Kerk een
gemeenschap is: gemeenschap met
de Drie-eenheid én gemeenschap
tussen mensen. De Vader heeft ons
hier onlangs nog aan herinnerd in
verband met het Werk: «Denken aan
een gemeenschap van personen is
denken aan een gemeenschap
waarin iedereen vrij is, een
gemeenschap van persoonlijke
initiatieven die ‘het Opus Dei
verwezenlijken’, en een
gemeenschap van verschillende
generaties.»[13] Vrijheid, initiatief en
verschil in generaties komen samen
binnen één gemeenschap, en elk van
deze dimensies speelt een
onvervangbare rol. Waar er een
gemeenschappelijke oorsprong,



erfenis en missie bestaat, leidt
gemeenschap tegelijk tot eenheid én
pluraliteit.[14] Dat kan leiden tot
misverstanden en zelfs spanningen,
die zowel binnen als buiten de Kerk
voorkomen. Op sociologisch vlak is
recentelijk gewezen op de snelheid
waarmee de verschillen tussen
generaties zich de laatste jaren
ontwikkelen.[15] Maar vanuit het
besef deel uit te maken van een
gemeenschap kunnen verschillen
worden overbrugd door liefde en
naastenliefde. De heilige Jozefmaria
schreef: “Meer dan in het ‘geven’,
bestaat de liefde in het
‘begrijpen’.”[16] Tijdens een recente
ontmoeting met gezinnen lichtte de
Vader deze gedachte toe door te
benadrukken dat begrip niet in de
eerste plaats bestaat uit het
verontschuldigen van gebreken of
het accepteren van verschillen, maar
uit “het positieve begrijpen”: het
goede in een persoon zien, het goede
waartoe hij in staat is, en dat



waarderen. Hij voegde eraan toe:
“we zullen het altijd vinden, als we
door liefde worden gedreven.”[17] Zo
ontdek je de waarde die in anderen
schuilt en kun je hen vertrouwen.
Waarderen — bevestigen — is
immers de eerste manier om lief te
hebben, en dat geldt in het bijzonder
voor een moeder en voor een vader.

Als in een grote symfonie

Het eigen maken en belichamen van
een charisma gebeurt niet vanzelf,
laat staan automatisch. Daarom
voorziet de Kerk momenten of
periodes van intensere vorming,
onderscheiding en rijping.
Tegelijkertijd mag, zodra iemands
rijpheid is vastgesteld, niet worden
vergeten dat niemand geroepen is
om een kopie van een ander te
worden. Elk werkelijk levend
charisma ontvouwt zich in een
gezonde verscheidenheid van stijlen
—zoals dat al het geval was tussen de



apostelen en doorheen de heiligen
van alle tijden, zelfs binnen één en
dezelfde roeping. Het is essentieel
om te leren de waarde te zien die
elke verschillende manier van kijken
en leven kan hebben, het goede dat
elk van hen in zich heeft.

Wanneer dat gebeurt binnen een
geloofsgemeenschap, verandert het
samenleven van mensen en
generaties in een bron van zegen:
jongeren kijken met dankbaarheid
naar ouderen, en ouderen met rust
en vertrouwen naar jongeren. Dat
laatste wordt eenvoudiger wanneer
men een geestelijk vaderschap heeft
ervaren. Want een vader vervangt
het kind niet; hij verwekt het, voedt
het, helpt het groeien... hij begeleidt
het zodat het tot bloei komt en de
teugels van zijn eigen leven in
handen kan nemen - en van het
leven dat beiden hebben ontvangen.



Ten slotte is ieder binnen deze
gemeenschap geroepen om zijn eigen
plaats te ontdekken, zoals in een
grote symfonie. Paus Franciscus
verwijst in dit verband vaak naar de
woorden van de profeet Joél: «Ik zal
mijn geest uitstorten over alle
mensen, uw zonen en uw dochters
zullen profeteren, uw grijsaards
dromen zien, uw jonge mannen
visioenen krijgen» (J1 3,1; vgl. Hand
2,17). Hij zei het eens als volgt: «Als
de jongeren en de ouderen zich
openstellen voor de Heilige Geest,
brengen zij samen een prachtige
combinatie tot stand»[18] waarin
beiden groeien. De een geeft
uitdrukking aan de band met een
verleden waarin God heeft
gehandeld; de ander, gevoed door die
wortels, opent de toekomst. «Als wij
samen op weg gaan, jongeren en
ouderen, zullen wij goed geworteld
kunnen zijn in het heden en vanuit
deze positie met het verleden en de
toekomst kunnen omgaan: het



verleden ontmoeten om van de
geschiedenis te leren en de wonden
te genezen die ons soms beinvloeden;
de toekomst ontmoeten om het
enthousiasme te voeden, dromen te
doen ontspruiten, profetieén op te
wekken, verwachtingen te doen
bloeien»[19].

In de heilsgeschiedenis speelt elke
generatie een eigen, onvervangbare
rol. Net als in een symfonie: de viool
kan niet in de plaats treden van de
pauken, en de koperblazers kunnen
de houtblazers niet vervangen. Het
belangrijkste is dat iedereen, terwijl
hij zijn eigen partij speelt, deel blijft
uitmaken van hetzelfde grote werk,
waarin elke persoon een unieke
waarde heeft. Vandaar het belang
om elkaar te leren kennen, tijd en
ruimte te delen, en oprechte
belangstelling te tonen. Ook tussen
generaties geldt wat de Vader in een
van zijn brieven schreef: «De
broederlijkheid, vanuit een



eenvoudige relatie op basis van de
gemeenschappelijke ouders, groeit
uit tot vriendschap door de
onderlinge genegenheid tussen
broers en zussen, met alles wat dit
met zich meebrengt aan wederzijdse
belangstelling, begrip, communicatie,
attente en fijngevoelige
dienstbaarheid, materiéle hulp,
enz.»[20]. Dit alles vanuit het
bewustzijn van het eigen vaderschap
en het eigen kindschap.

kK 3k

De overdracht — de ‘generatie’ — staat
in het hart van de Kerk. Zoals Jezus
van de Vader is uitgegaan en de
redding in handen van zijn
leerlingen heeft gelegd, zo is het aan
elke generatie om die levende erfenis
verder te schenken. «De geur van
mijn zoon is als de geur van een veld
dat door de Heer is gezegend», zeil
Isaak toen hij Jakob zegende. De
heilige Jozefmaria herhaalde die



woorden wanneer hij sprak over het
Werk als «een vruchtbare akker»[21].
Met die uitdrukking, die hij vaak
gebruikte — ook tegenover zijn
jongste kinderen — gaf hij hun zijn
vertrouwen door en liet hij een
gezonde vaderlijke trots zien[22].
Wanneer de relatie tussen vaders en
kinderen, en tussen generaties, de
vorm van een zegen aanneemt,
wordt het mogelijk om zonder angst
naar de toekomst te kijken. Dan gaan
kindschap en broederlijkheid
schitteren, vanuit het besef van
dezelfde goddelijke roeping die van
generatie op generatie wordt
doorgegeven.

[1]. In vertaling naar het Nederlands,
«zondaar — bid voor hem».

[2]. Vertaald, «verwekte zonen en
dochters». Cfr. P. Urbano, El hombre



de Villa Tevere, Barcelona, Plaza &
Janés, 1995, p. 200.

[3]. Heilige Jozefmaria, Persoonlijke
aantekeningen, n. 1725, in A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dej, vol. I, Madrid, Rialp 1997,
p- 554.

[4]. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid, Rialp 2003, p. 396.

[5]. Ibid, pp. 396-397.

[6]. S. Bernal,Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 62 ed., p. 356.

[7]. Mgr. Julidn Herranz herinnert
zich enkele manieren waarop de
heilige Jozefmaria op vriendelijke
wijze liet weten dat hij zou
vertrekken, maar dat het Werk zou
voortduren.; cfr. J. Herranz, En las



afueras de Jerico, Madrid, Rialp 2007,
pp. 173-174.

[8]. Heilige Jozefmaria, De Voor, n.
229.

[9]. Ongepubliceerde tekst, geciteerd
in G. Pérez Gomez, Alvaro d’Ors.
Sinfonia de una vida, Madrid, Rialp
2020, p. 539.

[10]. P. Casciaro, Sofiad y os
quedaréis cortos, Rialp, Madrid 1994,
pp- 172-173.

[11]. Heilige Jozefmaria, Brief 27, n.
52; cit. in A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid: Rialp 2003, p. 304, nota 158.

[12]. Heilige Jozefmaria, Instructie
31-V-1936, n. 20, cit. in A. Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dej, vol.
I1I, Madrid, Rialp 2003, p. 303.

[13]. F. Ocariz, Pastorale Brief,
10-02-2024, n. 13.



[14]. Cfr. Dicasterie voor de
Geloofsleer, Brief Communionis
Notio, 28-05-1992, n. 15.

[15]. Een recente studie heeft
bijvoorbeeld zes generaties
geidentificeerd die momenteel naast
elkaar leven. cfr. J. Twenge,
Generations, New York, Atria Books
2023.

[16]. Heilige Jozefmaria, De Weg, n.
463.

[17]. F. Océriz, Ontmoeting met
families, 16-07-2024.

[18]. Franciscus, Ap. Ex. Christus
vivit, 25-03-2019, n. 192.

[19]. Ibid., n. 199.

[20]. F. Ocariz, Pastorale Brief,
1-11-2019, n. 14.

[21]. Heilige Jozefmaria, Brief 29, n.
9, precies met verwijzing naar de
tekst van Gn 27,27.



[22]. Cfr. Bijvoorbeeld de homilie ‘De
dromen zijn werkelijkheid
geworden’, gehouden op 9 januari
1968 voor de jongeren van het
Romeins College en opgenomen in In
gesprek met de Heer, nr. 1.

Lucas Buch

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/strijd-nabijheid-missie-10-een-
leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-
ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-
jongeren-zullen-visioenen-krijgen/
(17-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-10-een-leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-jongeren-zullen-visioenen-krijgen/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-10-een-leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-jongeren-zullen-visioenen-krijgen/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-10-een-leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-jongeren-zullen-visioenen-krijgen/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-10-een-leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-jongeren-zullen-visioenen-krijgen/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-10-een-leven-dat-wordt-doorgegeven-uw-ouderen-zullen-dromen-zien-en-uw-jongeren-zullen-visioenen-krijgen/

	Strijd, nabijheid, missie (10). Een leven dat wordt doorgegeven: "Uw ouderen zullen dromen zien en uw jongeren zullen visioenen krijgen"

