opusdei.org

Preek Benedictus

XVI tijdens
slotviering
Wereldjongerendagen
Keulen

Paus Benedictus XVI richtte
tijdens de slotviering op 21
augustus op het Mariénfeld de
volgende woorden tot de meer
dan achthonderdduizend
aanwezige jongeren.

6-9-2005

Dierbare jongeren!



Voor de heilige hostie, waarin Jezus
zich voor ons tot brood heeft
gemaakt, dat ons leven van binnen
uit draagt en voedt, zijn wij gisteren
de innerlijke weg van de aanbidding
opgegaan. In de Eucharistie moet
aanbidding tot eenwording worden.
Bij de Eucharistieviering staan wij in
Jezus’ ‘uur’, waarover het evangelie
van Johannes spreekt. Door de
eucharistieviering wordt zijn ‘uur’
ons uur, onder ons tegenwoordig.
Met de leerlingen vierde Hij het
Pascha-maal van Israél, de
herinnering aan de bevrijdende daad
van God, die Israél uit de slavernij in
de vrijheid voerde. Jezus volgt de
rituelen van Israél. Hij spreekt het
lofgebed en de zegen over het brood
uit. Maar dan gebeurt er iets nieuws.
Hij dankt God niet alleen voor de
grote daden van het verleden, Hijj
dankt Hem voor zijn eigen
verheerlijking, die wordt voltrokken
aan het kruis en in de opstanding.
Daarbij spreekt Hij ook tot de



leerlingen met woorden die alles van
de Wet en de Profeten in zich dragen:
“Dit is mijn Lichaam dat voor u
gegeven wordt. Deze beker is het
Nieuwe Verbond in mijn Bloed.” Zo
deelt Hij brood en beker rond en
draagt hun tegelijkertijd op datgene
wat Hij zegt en wat Hij doet te blijven
zeggen en doen om Hem te
gedenken.

Wat gebeurt daar? Hoe kan Jezus zijn
Lichaam en zijn Bloed uitdelen? Als
Hij brood tot zijn Lichaam en wijn tot
zijn Bloed maakt, loopt Hij vooruit op
zijn dood, ervaart Hij deze innerlijk
en verandert die zo in een daad van
liefde. Wat uiterlijk een daad van
bruut geweld is, wordt innerlijk een
daad van liefde, die zichzelf
wegschenkt, geheel en al. Dat is in
feite de verandering die in de zaal
van het Laatste Avondmaal heeft
plaats gevonden en die bestemd was
een heel proces van veranderingen
op gang te brengen, waarvan het



laatste doel is de wereld zodanig te
veranderen dat God alles in allen is
(vgl. 1Kor 15,28). Alle mensen
wachten altijd op de één of andere
manier in hun hart op een
verandering en omvorming van de
wereld. En dit is nu de centrale daad
van omvorming, die alleen de wereld
werkelijk kan vernieuwen: geweld
wordt veranderd in liefde en aldus
de dood in het leven. Omdat Hij de
dood omvormt tot leven, is de dood
als zodanig reeds innerlijk door Hem
overwonnen en is de verrijzenis
reeds in Hem aanwezig. De dood is
als het ware van binnen verwond en
kan niet meer het laatste woord zijn.
Dat is om zo te zeggen de
kernsplitsing in het binnenste van
het zijn - de overwinning van de
liefde op de haat, de overwinning
van de liefde op de dood. Alleen
vanuit deze innerlijke explosie van
het goede, dat het kwade overwint,
kan dan de kettingreactie van
veranderingen uitgaan die geleidelijk



de wereld omvormt. Alle andere
veranderingen blijven oppervlakkig
en brengen geen redding. Daarom
spreken wij van verlossing: het
allerdiepst noodzakelijke is gebeurd,
en wij kunnen in dit gebeuren
binnen treden. Jezus kan zijn
Lichaam geven, omdat Hij werkelijk
zichzelf geeft.

Op deze eerste fundamentele
verandering van geweld in liefde,
van dood in leven, volgen dan de
volgende veranderingen. Brood en
wijn worden zijn Lichaam en Bloed.
Maar hier mag de verandering niet
stoppen, hier moet die juist volledig
beginnen. Het Lichaam en Bloed van
Christus worden ons gegeven, opdat
wij omgevormd zullen worden. Wij
zelf moeten het Lichaam van
Christus worden, zijn
bloedverwanten. Wijj eten allen van
het ene brood. Dat betekent echter:
wij worden onderling één.
Aanbidding wordt, zo hebben wij



gezegd, eenwording. God staat niet
meer tegenover ons als de geheel
Andere. Hij is in ons en wij in Hem.
Zijn dynamiek doordringt ons en wil
vanuit ons de anderen en de hele
wereld doordringen, opdat zijn liefde
werkelijk de alles overheersende
maat van de wereld wordt. Volgens
mij wordt deze nieuwe stap, die het
Avondmaal ons geschonken heeft,
heel mooi aangeduid door het
verschil tussen het Griekse en het
Latijnse woord voor aanbidding. In
het Grieks zegt men proskynesis. Dat
betekent het gebaar van
onderwerping, de erkenning van God
als onze waarachtige maatstaf, wiens
voorschrift wij volgen. Het wil
zeggen dat vrijheid niet betekent zich
uitleven en zich autonoom wanen,
maar zich naar de waarheid en het
goede richten en zo zelf waar en
goed worden. Dit gebaar is
noodzakelijjk, ook als het in strijd is
met ons streven naar vrijheid. Maar
wij kunnen ons pas aan Hem



toewijden in het tweede stadium dat
zich bij het Avondmaal opent. Het
Latijnse woord voor aanbidding is
ad-oratio - aanraking van mond tot
mond, kus, omarming en dus ten
diepste liefde. Uit onderwerping
ontstaat eenwording, omdat Hij aan
wie wij ons onderwerpen, de liefde
is. Zo wordt onderwerping zinvol,
omdat ze ons niets vreemds oplegt,
maar ons vrijgemaakt voor het meest
innerlijke van onszelf.

Keren wij nog eenmaal terug tot het
Laatste Avondmaal. Het nieuwe dat
daar gebeurde was de verdieping
van het oude zegengebed van Israél,
dat nu tot woord van omvorming,
van transsubstantiatie, wordt en ons
deel laat hebben in het ‘uur’ van
Christus. Jezus heeft ons niet
opgedragen het Paschamaal te
herhalen; dat is dan ook een jaarlijks
feest dat men niet kan herhalen
wanneer men dat maar wil. Hij heeft
ons opgedragen binnen te treden in



‘Zijn uur’. Wij treden daar binnen
door de heilige macht van de
woorden van de consecratie, die
plaats vindt door het lofgebed, dat
ons plaatst in de doorlopende
samenhang met Israél en met Gods
hele heilsgeschiedenis, en ons
tegelijk het nieuwe schenkt,
waarnaar dit gebed op het diepste
niveau verwees. Dit gebed - de Kerk
noemt het het hooggebed - vormt de
Eucharistie. Het is een machtswoord
dat de gaven van de aarde op geheel
nieuwe wijze verandert in de
zelfgave van God en ons binnenvoert
in dit proces van omvorming.
Daarom noemen wij dit gebeuren
Eucharistie, wat de vertaling is van
het hebreeuwse woord beracha -
dank, lofprijzing, zegen en zo, vanuit
de Heer, omvorming: de
aanwezigheid van zijn ‘uur’. Het
‘uur’ van Jezus is het uur waarin de
liefde overwint. Dat wil zeggen: God
heeft overwonnen, want Hij is
Liefde. Het ‘uur’ van Jezus wil ons



uur worden en wordt het ook als wij
ons, door het vieren van de heilige
Eucharistie, binnen laten voeren in
het proces van omvorming, waar het
de Heer om gaat. De Eucharistie
moet het middelpunt van ons leven
worden. Het is geen positivisme of
machtswellust als de Kerk ons zegt
dat de Eucharistie bij de zondag
hoort.

Op Paasmorgen hebben eerst de
vrouwen, daarna de leerlingen, de
Verrezene mogen zien. Zo wisten ze
vanaf dat moment dat nu de eerste
dag van de week, de zondag, zijn dag
is. De eerste dag van de schepping
wordt tot de dag van de hernieuwing
van de schepping. Schepping en
verlossing horen bij elkaar. Daarom
is de zondag zo belangrijk. Het is
goed dat tegenwoordig in veel
culturen de zondag een vrije dag is of
zelfs samen met de zaterdag een
zogenaamd vrij weekend vormt.
Maar deze vrije tijd blijft leeg als God



er niet in voorkomt. Dierbare
vrienden! Dikwijls is het misschien
op het eerste gezicht ongemakkelijk
om op zondag tijd vrij te maken voor
de heilige Mis. Maar jullie zullen
ontdekken dat juist de
eucharistieviering de vrije tijd in het
juiste perspectief plaatst. Laat je niet
afbrengen van de zondagse
Eucharistie en help ook anderen om
die te ontdekken. Omdat de
Eucharistie de bron is van de
vreugde die wij nodig hebben,
moeten wij deze ook steeds beter van
binnen uit leren begrijpen en
liethebben. Laten we daar ons best
voor doen - het is de moeite waard!
Laten wij de innerlijke rijkdom en de
ware grootheid ontdekken van de
liturgie van de Kerk: wij hebben daar
geen feest voor onszelf alleen, maar
de levende God zelf richt een feest
voor ons aan. Met de liefde voor de
Eucharistie zullen jullie ook het
sacrament van verzoening opnieuw
ontdekken, waarin Gods vergevende



goedheid altijd weer een nieuw begin
in ons leven mogelijk maakt.

Wie Christus ontdekt heeft, moet
anderen tot Hem leiden. Een grote
vreugde kan men niet voor zichzelf
houden. Die moet men doorgeven.
Tegenwoordig heerst er in grote
delen van de wereld de eigenaardige
tendens God te vergeten. Het lijkt ook
zonder Hem wel te lukken. Maar
tegelijk is er een gevoel van
frustratie, van onvrede met alles en
iedereen: dat kan toch het leven niet
zijn! Inderdaad niet. En zo is er,
terwijl God vergeten wordt, tegelijk
een sterke hang naar het religieuze.
Ik wil niet beweren dat daar
helemaal niets goeds bij zit. Er kan
ook eerlijke vreugde bij zijn omdat
men iets gevonden heeft. Maar op
grote schaal wordt godsdienst toch
tot marktproduct. Men zoekt uit wat
bevalt en veel mensen weten daar
winst uit te slaan. Maar die
zelfgezochte religie helpt ons



uiteindelijk niet. Ze is makkelijjk,
maar op het moment dat we in nood
zijn laat ze ons in de steek. Help de
mensen de werkelijke ster te
ontdekken die ons de weg wijst:
Jezus Christus. Laten wij zelf
proberen Hem beter te leren kennen,
zodat wij ook anderen met
overtuiging tot Hem kunnen leiden.
Daarom is de liefde tot de heilige
Schrift zo belangrijk, en daarom is
het belangrijk het geloof van de Kerk
te kennen, waarin ons de Schrift
ontsloten wordt: Het is de heilige
Geest die de Kerk in haar groeiend
geloof steeds verder in de diepte van
de waarheid heeft gevoerd en nog
steeds voert (vgl. Joh 16,13). Paus
Johannes Paulus II heeft ons een
geweldig werk geschonken, waarin
het geloof van de eeuwen
samenvattend wordt weergegeven:
de Katechismus van de Katholieke
Kerk. Ik heb zelf kortgeleden het
Compendium van deze katechismus
mogen presenteren, dat ook op



verzoek van de overleden paus is
samengesteld. Het zijn twee
fundamentele boeken, die ik jullie
allemaal van harte wil aanbevelen.

Natuurlijjk zijn boeken alleen niet
genoeg. Vorm gemeenschappen op
grond van het geloof. Tijdens de
laatste decennia zijn bewegingen en
gemeenschappen ontstaan, waarin
de kracht van het evangelie zich
levendig toont. Zoek gemeenschap in
het geloof, tochtgenoten die
gezamenlijk voortgaan op de grote
pelgrimsweg die ons de Wijzen uit
het Oosten voor het eerst getoond
hebben. Het spontane van de nieuwe
gemeenschappen is belangrijk, maar
het is ook belangrijk daarbij vast te
houden aan de gemeenschap met de
paus en de bisschoppen, die er borg
voor staan dat we geen eigen wegen
zoeken, maar werkelijk leven in de
grote familie van God, die de Heer
met de twaalf apostelen gesticht
heeft.



Nog éénmaal moet ik terugkomen op
de Eucharistie. “Omdat het brood één
is, vormen wij allen tezamen één
lichaam”, zegt de apostel Paulus (1
Kor 10,17). Hij bedoelt daarmee:
Daar wij dezelfde Heer ontvangen en
Hij ons opneemt, in zich
binnenvoert, zijn wijzelf ook samen
één. Dat moet in het leven blijken.
Het moet blijken uit het feit dat wij
kunnen vergeven. Het moet blijken
uit onze gevoeligheid voor de noden
van anderen. Het moet blijken uit de
bereidheid te delen. Het moet blijken
uit de inzet voor de naasten, zowel
die letterlijk nabij als die uiterlijk ver
weg zijn. Er zijn tegenwoordig
vormen van vrijwilligerswerk en
wederzijdse dienstverlening die onze
samenleving juist dringend nodig
heeft. Wij mogen bijvoorbeeld
bejaarde mensen niet aan hun
eenzaamheid overlaten, de mensen
die lijden niet links laten liggen. Als
wij vanuit Christus denken en leven,
dan gaan onze ogen open, en dan



leven we niet meer losjes voor ons
zelf, maar dan zien we waar en hoe
we nodig zijn. Als we zo leven en
handelen, dan merken we al gauw
dat het veel mooier is nodig te zijn en
er voor anderen te zijn, dan alleen
maar te vragen naar het comfort dat
ons worden aangeboden. Ik weet dat
jullie jonge mensen het grote willen,
dat jullie je willen inzetten voor een
betere wereld. Toon het de mensen,
toon het de wereld, die juist op dit
getuigenis van de leerlingen van
Jezus Christus wacht en op de eerste
plaats door het teken van jullie liefde
de ster kan ontdekken, die wij
volgen.

Laten wij voortgaan met Christus en
ons leven leiden als waarachtige
aanbidders van God. Amen.

KN // vertaling: dr. N. Stienstra




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/preek-benedictus-xvi-tijdens-
slotviering-wereldjongerendagen-
keulen/ (28-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/preek-benedictus-xvi-tijdens-slotviering-wereldjongerendagen-keulen/
https://opusdei.org/nl/article/preek-benedictus-xvi-tijdens-slotviering-wereldjongerendagen-keulen/
https://opusdei.org/nl/article/preek-benedictus-xvi-tijdens-slotviering-wereldjongerendagen-keulen/
https://opusdei.org/nl/article/preek-benedictus-xvi-tijdens-slotviering-wereldjongerendagen-keulen/

	Preek Benedictus XVI tijdens slotviering Wereldjongerendagen Keulen

