
opusdei.org

“Politiek is voor de
katholiek geen
ongemakkelijke taak
maar een boeiende
uitdaging”

De prelaat van het Opus Dei
bezocht eind vorig jaar Polen.
Het katholiek Pools
persagentschap Kai sprak met
hem over onderwerpen als de
heiligheid midden in de wereld,
de deelname aan de politiek, de
hedendaagse cultuur en de
toekomst van de evangelisatie.



22-1-2006

Mgr. Echevarría, wat is de
boodschap van het Opus Dei aan de
huidige mens en maatschappij?

De boodschap van het Opus Dei is
een liefdevolle oproep van God aan
alle mensen om de christelijke
boodschap ten diepste te beleven en
uit te dragen. Daarbij ligt het accent
op de heiliging van het werk en van
de gewone omstandigheden van het
leven.

De heilige Jozefmaria Escrivá gaf dit
beeldend aan door twee
overwegingen aan elkaar te
koppelen die men eerder geneigd is
van elkaar te scheiden. Hij zei
enerzijds dat de wereld geen
negatieve werkelijkheid is: God zag
dat het goed was, zegt het boek
Genesis. Anderzijds leert Genesis ons



dat de mens juist in de wereld
geplaatst is om te werken.

Om de wil van God te doen, om een
consequent christelijk leven te
leiden, om heilig te zijn, is het niet
nodig de wereld te verlaten: het werk
en de gewone bezigheden van een
doorsnee persoon zetten zich om in
middelen en gelegenheden om de
liefde tot God en tot de naaste op
heldhaftige wijze te beleven.

Het Opus Dei verkondigt het ideaal
van de heiligheid in de dagelijkse
bezigheden van het leven. Als
ideaal is dit erg mooi, maar hoe
maak je dat waar temidden van de
problemen die ons elke dag
overstelpen, temidden van de
dagelijkse werkelijkheid die ons
met een duizelingwekkend ritme
onophoudelijk afleidt?

De eerste voorwaarde is dat men de
problemen en dat
duizelingwekkende ritme met



soepelheid aanvaardt. Als we ons
niet verbazen en ons niet laten
ontmoedigen door de moeilijkheden,
hebben we al de helft van de weg
afgelegd.

Maar het voornaamste is dat we elke
dag proberen te groeien in liefde tot
Jezus Christus en zo laten zien dat we
niet theoretisch, maar objectief en
subjectief naar Hem verlangen,. Ik
zou ook op de noodzaak willen
wijzen om dagelijks tijd vrij te maken
voor de persoonlijke omgang met
God: deelnemen aan de heilige Mis,
tijd besteden aan het persoonlijk
gebed, aan de lezing van het
Evangelie... Het is niet zo moeilijk:
het is genoeg als we het ons
voornemen en plannen maken, ook
als dat misschien betekent dat we
onze tijd beter moeten benutten of
afzien van een poosje tv-kijken.

Jezus Christus heeft het ons zelf
gezegd: Komt tot Mij allen die beladen



zijt en onder lasten gebukt, ik zal jullie
verlichting geven. Als we toestaan dat
God in ons leven binnentreedt,
zullen de problemen niet
verdwijnen. Maar samen met Hem
zullen we ze met andere ogen zien:
als gelegenheden om Hem en de
anderen te dienen. Als we voor God
de deur opendoen van ons gedrag,
van onze ziel, zullen ook de mensen
binnenkomen die ons omringen.

Naast de dialoog met God is het ook
nodig om de menselijke deugden in
praktijk te brengen. De heilige
Jozefmaria onderstreepte altijd de
noodzaak om die deugden te beleven
die het samenzijn met anderen
aangenamer maken: de
edelmoedigheid, de blijdschap, de
geest van dienstbaarheid, de liefde
voor de vrijheid...

Verschillende leden van het Opus
Dei bekleden vooraanstaande
functies in het openbare leven: het



zijn intellectuelen, ondernemers,
politici. Hoe kunnen we, in alle
aspecten en zonder concessies,
christenen zijn in de politiek?
Politiek laat zich definiëren als “de
kunst van het compromis”. En een
christen mag in wezenlijke
kwesties geen “compromis
aangaan”. Hoe kan men deze
aspecten verenigen?

Ik zou eerst aanraden om niet te
overdrijven: consequent zijn met het
geloof mag soms moeite kosten, maar
het is geen tragedie. Zoveel niet-
christenen handelen ook naar hun
geweten, met vaste referentiepunten,
die voor hen onverhandelbaar zijn.
Als dat niet zo was, zouden ze
mensen zijn zonder principes en een
persoon zonder principes is iemand
op wie een rechtschapen mens het
minste kan vertrouwen. Ik heb niet-
christelijke politici meegemaakt die
een ministeriële loopbaan vaarwel
zeiden op grond van



gewetensbezwaren, uit onenigheid
met een beslissing van hun regering.
Als een christen zich moreel
verplicht zou zien om zover te gaan
om zijn geloof te verdedigen, zou dit
niets ongehoords zijn, zelfs niet in
een uitzonderlijk situatie.

Politiek veronderstelt van nature
debat, consensus, het zoeken naar
overeenstemming. Maar het vereist
vooral verstandigheid, een bijzonder
verlangen om het algemeen welzijn
te dienen, en eerlijkheid. Met dit
gegeven moeten politici, maar ook
christenen, zich inspannen om
serieus te werken, hun
beweegredenen duidelijk uit te
leggen, te luisteren naar het gelijk of
het deel van het gelijk dat anderen
inbrengen. Om deze activiteiten te
heiligen moet men ze goed vervullen,
zonder bedrog en zonder knoeiwerk,
met kwaliteit en met liefde, en
moeten vergissingen rechtgezet
worden als die er zijn. Voor de



katholieken vormen politieke
verantwoordelijkheden geen
ongemakkelijke taak maar een
boeiende uitdaging.

Hieraan zou ik willen toevoegen dat
het merendeel van de leden van het
Opus Dei gewone beroepen vervullen
in de maatschappij. Maar allen doen
hun best om de glans te ontdekken
die verborgen ligt achter ieder werk
dat gedaan wordt uit liefde tot God
en met verlangens om de naaste te
dienen.

Het Opus Dei hecht veel waarde
aan de biecht. Toch lijkt dit
sacrament uit vele landen en
sommige plaatselijke kerken te
verdwijnen. Welke rol moet de
biecht spelen in het leven van
iemand die een christen wil zijn?

Het Opus Dei hecht niet veel waarde
aan de biecht alsof dat een nieuw
element was van zijn boodschap. Het
is voldoende om de Katechismus van



de katholieke Kerk door te nemen
om te beseffen dat het iets is dat door
God gewild is en waaraan de Kerk
herinnert. De prelatuur voelt de
noodzaak om de katholieke
gelovigen ervan te overtuigen dat de
mogelijkheid om dit sacrament te
ontvangen een heel groot geschenk
van God is, waar we dankbaar voor
moeten zijn, en geen vervelende last;
we hebben dit middel nodig.

In de biecht vergeeft God onze
zonden. Het woord ‘zonde’ klinkt
misschien hard in onze dagen, maar
het begrip is net zo geldig als dat van
‘geweten’. In ieder mens leven goed
en kwaad naast elkaar, en van het
kwade moeten we niet alleen
rekenschap afleggen voor het
menselijk gerecht, maar vooral voor
God. Het verschil ligt hierin dat God
alles doet om ons te vergeven.

Ik zou willen benadrukken dat het
geloof ons het sacrament van de



verzoening toont als een zeer groot
geschenk en als een bevrijding. Het
helpt ons om realistisch te zijn en
onze beperkingen te erkennen,
zonder ze goed te praten. Het laat
ons de liefde ontdekken van een God
die ons altijd vergeeft, omdat hij
Vader is. De ervaring van de
barmhartigheid nodigt ons
bovendien uit om deze
barmhartigheid eerlijk met alle
mensen te beoefenen.

Hoe beoordeelt u de hedendaagse
cultuur? De Kerk is altijd in
gesprek gebleven met de cultuur in
een poging haar te evangeliseren.
Welke stromingen mogen we als
katholieken aanvaarden in de
hedendaagse cultuur en welke
moeten we beslist afwijzen?

Het lijkt me niet mogelijk om een
summier oordeel te geven over de
huidige cultuur, want elke
waardering zou genuanceerd moeten



worden. Wat het tweede deel van uw
vraag betreft, denk ik dat het
dilemma van de katholieken niet zit
in de onderscheiding van stromingen
die men kan aanvaarden of moet
afwijzen. In de geschiedenis zijn de
katholieken eerder scheppers van
cultuur geweest. Ze zijn erin
geslaagd het geloof uit te drukken in
de filosofie, de hoop in de kunst, de
liefde in werken van dienstbaarheid.
Op dit moment heeft de christen een
grote verantwoordelijkheid om zijn
geloof uit te drukken op een manier
die begrijpelijk en aantrekkelijk is
voor zijn medeburgers.

Ik denk dat het overwinnen van het
relativisme – waar Benedictus XVI
verschillende malen naar verwezen
heeft – van de katholieken, en met
name van de leken, een
constructieve bijdrage vereist, niet
alleen een veroordeling. Dit is zeker
van toepassing op de beroepswereld,
die zich ver over de geografische



grenzen uitstrekt: de cultuur van de
wetenschappelijke en de juridische
wereld, die van de film en de mode...
De christenen moeten aanwezig zijn
in alle eerlijke beroepen, niet alleen
om een externe dialoog aan te gaan,
als het ware van buitenaf, maar om
van binnenuit een bijdrage te
leveren: wetenschappelijk onderzoek
doen dat de waardigheid van de
persoon respecteert en onze
kwaliteit van leven verbetert,
wetsvoorstellen leveren die het gezin
beschermen, enz.

Je kunt het vergelijken met de
‘vertaling’ in alle beroepsidiomen
van de grote christelijke
woordenschat, die eveneens enkele
van de meest belangrijke
verworvenheden samenvat van de
menselijke vooruitgang: waarheid,
vrijheid, schoonheid, liefde.

Enkele maanden geleden overleed
broeder Roger Schutz van Taizé,



een belangrijke voorvechter van
de oecumene. Hoe werkt het Opus
Dei op dit gebied? Hoe moeten wij
als individuele christenen werken
aan de eenheid tussen de
christenen?

Wat betreft het werk van het Opus
Dei op het gebied van de oecumene,
zou ik zeer uiteenlopende
voorbeelden kunnen geven,
afhankelijk van de situatie van de
leden van de prelatuur. Ik had
bijvoorbeeld niet lang geleden de
kans om de bisschopswijding bij te
wonen van een priester van de
prelatuur in Tallinn, waar hij zich
intensief inzet voor de oecumene, in
broederlijke samenwerking met
christenen die niet katholiek zijn en
ook gelovigen van andere
godsdiensten.

Maar ik zou willen wijzen op een
meer institutioneel aspect, dat de
heilige Jozefmaria aan het hart lag:



de medewerkers van het Opus Dei
die niet katholiek zijn. Vanaf het
moment dat de Heilige Stoel haar
goedkeuring gaf, in de tijd van Pius
XII, werken duizenden mensen uit
alle gezindtes mee aan het werk van
het Opus Dei over de hele wereld. De
medewerking met het Opus Dei laat
duidelijk een band van genegenheid
blijken voor de katholieke Kerk, een
overwinning van verschillen, een
nabijheid die de weg naar de eenheid
voorbereidt.

Na uw bezoek aan Polen, hoe kijkt
u aan tegen ons land en de Kerk
van dit land? Wat zijn de sterke
punten van ons christendom en
welke punten zouden we moeten
verbeteren?

Ik denk dat het beste antwoord op
uw vragen terug te vinden is in de
boodschappen van Johannes Paulus
II aan de Polen, namelijk zijn



toespraken tijdens zijn verschillende
reizen.

Ik heb verschillende keren de kans
gehad om naar dit geliefde land te
komen, de Polen te leren kennen, en
van hun gastvrijheid te genieten. Ik
kan zeggen dat de geschiedenis van
de Kerk in Polen voor mij altijd een
stimulans blijft. De sterkte in het
geloof en de trouw in de
moeilijkheden zijn een
referentiepunt. Het is ook opbeurend
om te weten dat God de trouw
beloont, zoals men het kan
vaststellen in de bloei van
priesterroepingen.

We vinden hier misschien een van de
uitdagingen van onze tijd: de
omstandigheden zijn veranderd, de
vrijheid staat niet meer op het spel;
de tijd is gekomen om te strijden
voor andere goede zaken. Het is
altijd de tijd van de trouw.



De Dienaar Gods Johannes Paulus
II heeft de Poolse katholieken
meermalen aangemoedigd om “op
creatieve wijze deel te nemen aan
het Europese gebeuren”. Welke rol
kan het Poolse christendom
volgens u spelen in de
evangelisatie van Europa? Hoe
zouden we, concreet, de taak van
de evangelisatie van Europa moet
verwezenlijken?

Ik ben ervan overtuigd dat Polen
geroepen is om een vooraanstaande
rol te spelen in de nieuwe
evangelisatie van Europa. Wat
betreft de manier om dit te
volbrengen, lijkt het mij van
wezenlijk belang dat we inzien dat
we in dit geval te maken hebben met
een hele nieuwe evangelisatie, zoals
Johannes Paulus II dat zei en zoals
Benedictus XVI heeft herhaalt; nieuw
omdat onze evangelisatie voor veel
Europeanen de eerste aankondiging
zal zijn van de blijde boodschap van



het Evangelie; en nieuw omdat we
het geloof moeten verkondigen met
nieuwe kracht, met hernieuwde
blijdschap, met enthousiasme.
Europa heeft niet alleen christelijke
wortels: ze herbergt ook een
prachtige christelijke toekomst.

De heilige Vader Johannes Paulus II
heeft het Opus Dei bij
verschillende gelegenheden leren
kennen en heeft zich zeer positief
over het Werk uitgesproken. Hij
heeft de stichter tot de eer der
altaren verheven. Welke aspecten
van de rijke erfenis van deze paus
beschouwt u als bijzonder
belangrijk? Hoe zouden we dit
werk dat hij ons heeft nagelaten
moeten aanpakken?

Johannes Paulus II heeft ons een zeer
rijke erfenis nagelaten. Hij heeft ons
onder andere het voorbeeld gegeven
van zijn dappere vasthoudendheid.
Het mag paradoxaal klinken, maar ik



denk dat hij een populaire paus is
geweest omdat hij “niet populair”
kon zijn wanneer hij dat moest zijn
om de waarheid te verdedigen.

Johannes Pulus II leefde in het
bewustzijn dat Christus alle mensen
was komen redden, en hij heeft niet
geaarzeld om naar de uithoeken van
de aarde te reizen om het Evangelie
te verkondigen. Zijn tijd vooruit,
heeft hij reuzenschreden gemaakt in
de richting van de ‘mondialisatie’
van het apostolaat. Zijn voorbeeld
moedigt ons aan om onze ijver voor
de evangelisatie van Europa niet te
beperken tot de historische grenzen
van het christendom maar uit te
strekken tot de hele wereld, met
grootmoedigheid.

Johannes Paulus II heeft ons in
werkelijkheid nog veel meer
nagelaten, alles van onschatbare
waarde. Ik heb slechts twee erfdelen
aangeduid, want ze laten ons een



geschenk zien en een opdracht. Om
zijn erfenis vruchten te laten
voortbrengen, kunnen we
beschikken over een van zijn andere
geschenken: zijn getuigenis van de
hoop. Zeker, de hoop is een gave van
God, maar ze wordt werkelijkheid in
het voorbeeld van de heiligen. En
Johannes Paulus II heeft elke dag
weer, in onze tijd, een heldhaftig
getuigenis gegeven van hoop.

Marcin Przeciszewski // KAI

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/politiek-is-voor-de-katholiek-
geen-ongemakkelijke-taak-maar-een-

boeiende-uitdaging/ (8-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/politiek-is-voor-de-katholiek-geen-ongemakkelijke-taak-maar-een-boeiende-uitdaging/
https://opusdei.org/nl/article/politiek-is-voor-de-katholiek-geen-ongemakkelijke-taak-maar-een-boeiende-uitdaging/
https://opusdei.org/nl/article/politiek-is-voor-de-katholiek-geen-ongemakkelijke-taak-maar-een-boeiende-uitdaging/
https://opusdei.org/nl/article/politiek-is-voor-de-katholiek-geen-ongemakkelijke-taak-maar-een-boeiende-uitdaging/

	“Politiek is voor de katholiek geen ongemakkelijke taak maar een boeiende uitdaging”

