opusdei.org

Op weg naar het
eeuwfeest (4): De rol
van arbeid in Gods
plan voor de wereld

Dit artikel, het vierde in de
serie, presenteert de visie van
de heilige Jozefmaria op arbeid
als deelname aan Gods
scheppend werk, in lijn met de
Bijbelse traditie en het
leergezag van de Kerk. Arbeid
wordt gezien als een actieve
medewerking aan de
vervolmaking van de
geschapen wereld.



4-9-2025

Sinds het midden van de 19e eeuw is
arbeid, en het doel ervan, relevanter
geworden voor theologische
beschouwing. Het tijdperk van de
industriéle revolutie veroorzaakte
grote sociale en culturele
veranderingen. Spanningen tussen
sociale klassen namen toe. Het
gezins- en gemeenschapsleven
onderging nieuwe
organisatievormen. Met de publicatie
van Leo XIIT’s encycliek Rerum
novarum (1891), de eerste in een
lange traditie van sociale
encyclieken, ontwikkelde zich
geleidelijk de Sociale Leer van de
Kerk. In de eerste decennia van de
20e eeuw begon zich een theologie
van de rol van de geschapen wereld
vollediger te ontwikkelen, die al snel
een relatie aanging met een
beginnende lekentheologie. Niet lang



daarna, voor en rond het Tweede
Vaticaans Concilie, ontstonden
nieuwe vormen van pastoraal
handelen, teneinde het evangelie te
verspreiden in de nieuwe
maatschappelijke- en
arbeidssituaties.

De vraag naar de waarde van werk
en menselijke activiteiten in het
opbouwen van Koninkrijk van God
op aarde vormde een belangrijk deel
van de discussie van het Concilie,
wat tot uiting kwam in nieuwe
ontwikkelingen in de constitutie
Gaudium et Spes (zie de nrs. 33-39).
De concilievaders zijn niet bang om
lastige vragen te stellen:

“Door zijn arbeid en zijn aangeboren
talenten heeft de mens
onophoudelijk gestreefd naar een
beter leven. Tegenwoordig echter,
vooral met behulp van wetenschap
en technologie, heeft hij zijn
heerschappij over bijna de gehele



natuur uitgebreid en blijft dat doen...
Gezien deze enorme inspanningen
die reeds de hele mensheid
bezighoudt, stelt men zich talloze
vragen. Wat is de betekenis en
waarde van al deze activiteit? Hoe
moet dit alles gebruikt worden?
Waartoe dienen al deze individuele
en maatschappelijke
verrichtingen?”(Gaudium et Spes, nr.
33)

Halverwege de twintigste eeuw
verschenen er verschillende
theologische werken die dezelfde
vragen behandelden. Meerdere
auteurs reflecteerden op de
betekenis van menselijke arbeid en
probeerden te verduidelijken hoe het
licht van Christus' paasmysterie kan
bijdragen aan het oplossen van de
uitdagingen waarmee de
maatschappelijke, technische en
wetenschappelijke vooruitgang te
maken heeft. Waar moeten we de
christelijke hoop plaatsen: in de



opbouw van het koninkrijk van
Christus, reeds aanwezig in de
geschiedenis, in zijn toekomstige
vervulling aan het einde der tijden,
of ergens daartussen? Waar ligt het
brandpunt van het licht dat de
betekenis van de menselijke
activiteiten bepaalt: in het mysterie
van de menswording of in het
eschatologisch spanningsveld
richting het hemelse Jeruzalem?

Vele theologen leverden een eigen
bijdrage aan dit debat. Onder hen
waren Gustave Thils in Theologie van
de aardse realiteiten (1946); Marie-
Dominique Chenu in Naar een
theologie van de arbeid (1955); Alfons
Auer in Open voor de wereld (1966);
Johann Baptist Metz in Theologie van
de wereld (1968); en Juan Alfaro in
Naar een theologie van de menselijke
vooruitgang (1969). Allen zijn het
erover eens dat menselijke activiteit
in de wereld een geestelijke dimensie
heeft en dat mannen en vrouwen,



geschapen naar Gods evenbeeld,
actief en vrijelijk meewerken aan
zijn scheppingsplan.

In de filosofische en poétische
werken van Karol Wojtyla, en later in
het pauselijke leergezag van
Johannes Paulus II, neemt menselijke
arbeid een centrale plaats in. Als
hoogleraar ethiek in Lublin
benadrukte Wojtyla het belang van
werk voor de mens, dat wil zeggen
de bijdrage ervan aan de
waardigheid van de mens en aan de
vorming van ieders identiteit.

In zijn poétische geschriften liet
Woijtyla zien hoe de vermoeidheid
die inherent is aan werk,
overwonnen kan worden door
vrijgevigheid en genegenheid voor
degenen die er baat bij hebben, en
onthulde zo een toewijding aan de
liefde. Daarom ligt de grootsheid van
menselijk werk niet in het
uiteindelijke materiéle product, maar



in degene die het uitvoert. Het
mysterie van het vleesgeworden
Woord ligt ten grondslag aan zowel
de waardigheid van de persoon die
werkt als de waardigheid van het
materiaal dat door het werk wordt
getransformeerd. Veel elementen uit
Karol Wojtyla's ‘theologie van het
werk’ zouden later samenkomen in
zijn encycliek Laborem exercens
(1981), het meest uitgebreide en
diepgaande kerkelijke document tot
nu toe over de menselijke en
christelijke betekenis van werk.

In de loop der tijd heeft het leergezag
van de Kerk vragen voortkomend uit
sociale en technische vooruitgang
begeleid en probeert het nog steeds
deze te verhelderen, aangezien de
menselijke samenleving en werk zich
snel ontwikkelen. De buitengewone
vooruitgang van de mensheid, zowel
in de kennis van de geschapen
wereld als in het vermogen om deze
te veranderen, brengt nieuwe



uitdagingen met zich mee die morele
begeleiding vereisen.

Een waardigheid verankerd in de
Schrift

Een aantal auteurs heeft de leer over
arbeid van de heilige Jozefmaria
besproken in de context van het
theologische en sociale kader van
zijn tijd.[1] Zijn geschriften gingen
niet in tegen de theologie die tijdens
zijn leven werd ontwikkeld en
evenmin probeerden ze het
leergezag van het Tweede Vaticaans
Concilie uit te werken. Wel kwam de
stichter van het Opus Dei met een
specifieke visie op werk die
zorgvuldige bestudering verdient.
Het licht dat hij van God ontving en
fundamenteel was, gaf hem een
hernieuwd begrip van de bijbelse
boodschap over de rol van
menselijke activiteit in de wereld en
een nieuw en verder reikend inzicht
in de betekenis van de Incarnatie.



De stichter van het Opus Dei sprak
vaak over de aanwezigheid van
menselijk werk in de Heilige Schrift
(vooral in het boek Genesis) in de
context van de schepping van man
en vrouw, en in verwijzing naar het
mandaat dat God hen gaf om de
aarde te bewerken en te beheren (cf.
Vrienden van God, nr. 57; Christus
komt langs, nr. 47). De wereld en de
materiéle werkelijkheid zijn goed
omdat ze uit Gods handen komen, en
de mens is geroepen om te handelen
in overeenstemming met zijn
plannen (cf. Christus komt langs, nr.
112; Gesprekken, nr. 114). De heilige
Jozefmaria verwees ook vaak naar
de Wijsheidsboeken, vooral naar
passages die de deugden, goed
uitgevoerd werk en het wijze beheer
van de wereld die uit Gods handen is
gekomen, prijzen.

In het Nieuwe Testament, dat
gekenmerkt wordt door de radicale
nieuwheid van de Incarnatie van het



Woord, benadrukte de heilige
Jozefmaria vaak dat Jezus van
Nazareth, ware God en ware mens,
door de menselijke natuur aan te
nemen ook het werk op zich nam en
het beroep van tekton of
ambachtsman uitoefende, dat hij in
de werkplaats van Jozef had geleerd
(cf. Christus komt langs, nr. 55). Om
de christelijke betekenis van werk als
een weg naar heiligheid in het
midden van de wereld uit te leggen,
wees hij vaak op het voorbeeld van
de eerste christenen. In navolging
van de leer van Jezus en de apostelen
verrichtten de eerste christenen een
grote verscheidenheid aan
rechtschapen en heiligmakende
activiteiten, waardoor zij de
samenleving waarin zij leefden met
de naastenliefde van Christus
transformeerden en menselijker
maakten (cf. Gesprekken, nr. 24; De
Voor, nrs. 320, 490).



Hoewel er in de middeleeuwen geen
sprake was van een ‘spiritualiteit van
het werk’ als zodanig, heeft de
moderne wereld de neiging om de
mens tegenover God te plaatsen en
zijn verstand en technische
vaardigheden te verheerlijken als de
fundamenten van een waardigheid
en autonomie die tegenover het
gezag van de Schepper staan. Enkele
uitzonderingen daargelaten bood
geen van beide historische periodes
een theologisch of spiritueel kader
dat de nadruk legde op de mens als
medewerker van Gods scheppende
kracht, die door te werken deelneemt
aan Gods plan voor de wereld.
Niettemin was de heilige Jozefmaria
ervan overtuigd dat de nieuwe basis
die God hem vroeg te leggen in de
Kerk, de verspreiding van deze
nieuwe visie op werk vereiste; of
beter gezegd, het herstel van een
perspectief dat door het verstrijken
van de eeuwen in de vergetelheid
was geraakt.



“Werk is een deelname aan het
scheppingswerk; een band met
anderen en een middel om bij te
dragen aan de vooruitgang van de
hele mensheid. Werk is een bron van
de benodigde middelen om het eigen
gezin te onderhouden, een kans voor
persoonlijke groei, en (het is
belangrijk om dit heel duidelijk te
zeggen) een weg en een pad naar
heiligheid, een heilighare en
heiligende realiteit” (Brief 14, nr. 4).

De waardigheid van werk is
verankerd in Gods mandaat aan onze
eerste ouders en, in het Nieuwe
Testament, in het werk dat het
Vleesgeworden Woord in het
dagelijks leven van de Heilige
Familie in Nazareth heeft verricht.
Het opnieuw benadrukken van dit
perspectief maakt integraal deel uit
van de missie die de heilige
Jozefmaria zag als de roeping van het
Opus Dei:



“Onze Heer heeft in 1928 het Opus
Dei opgericht om christenen eraan te
herinneren dat, zoals we in het boek
Genesis lezen, God de mens heeft
geschapen om te werken. We willen
opnieuw de aandacht vestigen op het
voorbeeld van Jezus, die dertig jaar
in Nazareth doorbracht en als
timmerman werkte. In zijn handen
werd een beroepsbezigheid,
vergelijkbaar met die van miljoenen
mensen over de hele wereld,
omgevormd tot een goddelijke taak.
Het werd een onderdeel van de
Verlossing, een weg naar het

heil” (Gesprekken, nr. 55).

De schepping vervolmaken

Het is mogelijk om menselijk werk te
presenteren als deelname aan Gods
scheppende kracht wanneer men
zich realiseert dat de schepping een
intrinsieke historische dimensie
bezit, omdat zij is geschapen in statu
viae (“in een staat van wording”) en



daarom voorbestemd is om juist door
menselijk werk tot voltooiing te
worden gebracht. Een punt uit de
Catechismus van de Katholieke Kerk
illustreert dit aspect duidelijk: “De
schepping heeft haar eigen goedheid
en volmaaktheid, maar ze is niet
geheel voltooid uit de handen van de
Schepper gekomen. Ze is geschapen
in een staat van op-weg-zijn ("in statu
viae") naar een nog te verwachten,
uiteindelijke voltooiing, waartoe God
haar bestemd heeft. ” (CKK, nr. 302).
Het Tweede Vaticaans Concilie had
ditzelfde perspectief duidelijk
benadrukt en het op verschillende
punten in de pastorale constitutie
Gaudium et spes uitgewerkt, om de
waarde van menselijke activiteiten,
hun legitieme autonomie en hun
verheffing door de naastenliefde tot
het paasmysterie van Christus
duidelijk te maken:

“Door de eeuwen heen hebben
mensen zich ingezet om hun



levensomstandigheden te verbeteren
door middel van een enorme
hoeveelheid individuele en
collectieve inspanningen. Voor
gelovigen staat dit vast: op zichzelf
beschouwd is deze menselijke
activiteit in overeenstemming met
Gods wil . . . Want terwijl ze in hun
levensonderhoud en dat van hun
gezinnen voorzien, verrichten
mannen en vrouwen hun activiteiten
op een manier die de samenleving
ten goede komt. Ze kunnen terecht
stellen dat ze door hun arbeid het
werk van de Schepper voortzetten,
het welzijn van hun medemensen
nastreven en door hun persoonlijke
jjver bijdragen aan de
verwezenlijking van het goddelijke
plan in de geschiedenis” (Gaudium et
spes, nr. 34).

Door het werk van de Schepper voort
te zetten, delen mannen en vrouwen,
als schepselen, niet in de
transcendentie van Gods



scheppingsdaad, maar werken ze in
de loop van de tijd mee aan de
ontwikkeling ervan. Hun deelname
maakt deel uit van de vooruitgang
die de schepping heeft doorgemaakt
en die zij ook in de toekomst zal
blijven doormaken. En ze doen dat
met creativiteit, een weerspiegeling
van het feit dat ze naar Gods beeld
en gelijkenis zijn geschapen.

Als werk wordt begrepen en gezien
als deelname aan Gods scheppende
kracht, is het niet langer een louter
extrinsieke en voorbijgaande
activiteit, beperkt tot het bevredigen
van materi€le behoeften. Evenmin
kan het worden gereduceerd tot een
onvermijdelijke last die ons wordt
opgelegd, een bron van louter
vermoeidheid en stress. Hoewel deze
opvatting veel voorkomt, impliceert
het aannemen ervan een theologisch
en antropologisch onjuist
perspectief:



“Laten we er geheel en al van
overtuigd zijn, dat arbeid een
prachtige werkelijkheid is, die ons
opgelegd wordt als een
onverbiddelijke wet waaraan we
allemaal, op de een of andere
manier, onderworpen zijn, hoewel
sommigen proberen haar te
omzeilen. Luister goed: deze
verplichting is niet ontstaan als een
gevolg van de erfzonde en kan ook
niet teruggebracht worden tot een
uitvinding van de moderne tijd. Het
gaat om een onontbeerlijk middel dat
God ons toevertrouwt hier op aarde.
Zo verlengt Hij onze dagen en maakt
Hij ons deelgenoot van zijn
scheppende macht, zodat we in ons
levensonderhoud kunnen voorzien
en tegelijkertijd plukken van de
vruchten tot eeuwig leven (Joh 4, 36):
de mens komt ter wereld om te
werken, de vogel om te vliegen (Job 5,
7). (Vrienden van God, nr. 57).



Daarom nodigt ons christelijk geloof
ons uit om onze houding ten opzichte
van werk te veranderen. Het zou
reductionistisch zijn om het alleen te
zien als een onvermijdelijke
noodzaak die we liefst zouden
missen, of als een obstakel voor de
vervulling van onze verlangens en
onze persoonlijkheid. Integendeel, de
bijbelse antropologie presenteert het
als een intelligente bijdrage aan de
vooruitgang van de schepping, een
creatieve opdracht die God aan de
eerste mensen gaf voor de zonde van
Adam:

“Vanaf het begin van zijn schepping
heeft de mens —en dat is geen
bedenksel van mij— moeten werken.
Je hoeft alleen maar de eerste
bladzijden van de Heilige Schrift op
te slaan en daar staat te lezen dat —
voor de mensheid bezocht werd door
de zonde en, als gevolg van die
belediging, door dood en
ontberingen en lijden (vgl. Rom 5, 12)



— God Adam gevormd heeft uit stof,
van de aarde genomen. En Hij schiep
voor hem en zijn nageslacht die o zo
mooie wereld, ut operaretur et
custodiret illum (Gen 2, 15), om die te
bewerken en te beheren.” (Vrienden
van God, nr. 57).

Het voortzetten van het
scheppingswerk door middel van ons
eigen werk is echter geen
automatisch proces. Het gaat niet om
het voortdurend mechanisch
invoegen van menselijke activiteit in
een goddelijke scheppingsdaad. Om
met ons eigen werk deel te hebben
aan Gods scheppingswerk, moeten
we ons onderwerpen aan de Heilige
Geest, de scheppende Geest, en
ernaar streven ons te identificeren
met Christus, in wie de wereld met
God verzoend is. Om werkelijk mee
te kunnen werken aan het goddelijke
handelen, of het nu gaat om
scheppingswerk, verlossing of
heiliging, men moet in staat van



genade verkeren, die de werkelijke
aanwezigheid van Gods liefde in de
mens verzekert. Kortom, alleen door
mannen en vrouwen van gebed te
zijn en ernaar te streven om werk
om te zetten in gebed (cf. De Voor, nr.
497; Vrienden van God, nrs. 64-67),
wordt werk “het contactpunt van
onze wil met de heilbrengende wil
van onze hemelse Vader” (Brief 6, nr.
13).

Een onderneming van een dergelijke
omvang is alleen mogelijk als ons
werk deel gaat uitmaken van ons
gebedsleven, deel van onze
persoonlijke dialoog met God. Alleen
op deze manier kan de wil van hij die
werkt worden geidentificeerd met de
wil van God. We gaan begrijpen waar
en hoe we naastenliefde en de
andere christelijke deugden kunnen
beoefenen. We ontvangen licht om
ons geweten te onderzoeken, onze
activiteiten te richten op de
waarheid en het goede, en om



programma'’s te bevorderen die het
algemeen welzijn en de verspreiding
van het evangelie van Christus
bevorderen.

De wereld de ‘vorm van Christus’
geven

Door werk in hun persoonlijk gebed
te integreren, leren christenen hoe ze
hun activiteiten kunnen inpassen in
het goddelijke werk van schepping
en verlossing. Onder leiding van de
Heilige Geest leren ze hoe ze de
wereld kunnen veranderen door
haar de vorm van Christus te geven,
en zo menselijk werk om te zetten in
opus Dei, het werk van God. Dit is de
uiteindelijke betekenis van de
uitspraak van de heilige Jozefmaria
dat werk het “scharnierpunt” tussen
de heiligheid en het apostolaat van
degenen die deel gaan uitmaken van
het nieuwe fundament dat God, door
hem, in de Kerk aan het opbouwen
was (cf. Brief 31, nrs. 10-11).



Deze centrale rol van werk is niet
louter incidenteel, aangezien de
deugden en apostolaat van een ieder
zich gewoonlijk ontwikkelen in de
relaties en op de plekken die verband
houden met het eigen beroepsleven.
Ieder streeft ernaar de aardse
werkelijkheden op God af te
stemmen, juist door wat ieder in zijn
of haar eigen werk plant en uitvoert.

We leven in een wereld in opbouw,
in een ‘open toekomst’. We moeten
dus aandachtig luisteren naar de
Geest om te begrijpen hoe we, in de
veranderende situaties van het
leven, het menselijk werk de forma
Christi kunnen geven. “Terwijl jullie
je werk doen, wat dat ook moge zijn,
mijn kinderen, onderzoek dan in
Gods aanwezigheid of de geest die
jullie werk inspireert, werkelijk een
christelijke geest is, en bedenk dat
veranderende historische
omstandigheden (met de
veranderingen die ze teweeghrengen



in de wijze waarop de samenleving is
samengesteld) ervoor kunnen zorgen
dat wat op een bepaald moment
rechtvaardig en goed was, dat niet
meer is” (Brief 29, nr. 18). Op weg
zijnde naar de stad van God, zijn
christenen door hun doopsel
geroepen om de stad van de mens op
te bouwen (cf. Vrienden van God, nr.
210). Daarom moeten we grote
waarde hechten aan alle dimensies
die bijdragen aan de vooruitgang van
de mens: kennis, technologie, kunst,
wetenschap (cf. De Voor, nr. 293).

De positieve visie op menselijke
vooruitgang en wetenschappelijk
onderzoek (het resultaat van het
beschouwen van werk als een
deelname aan Gods plan voor de
wereld) gaat niet voorbij aan een
legitieme bezorgdheid over de
ethische vragen die
wetenschappelijke en technische
vooruitgang kan oproepen. Maar de
christelijke geest leidt ertoe dat de



aandacht vooral wordt gericht op de
groei van de deugden bij degenen die
werken, zodat zij verantwoordelijk
kunnen handelen in de zoektocht
naar waarheid en goedheid. Dit
impliceert het bereiken van een
volwassen synthese tussen geloof en
rede, ethiek en technologie,
wetenschappelijke vooruitgang en
ware menselijke vooruitgang. Deze
inspanning wordt geinspireerd door
een christelijk optimisme en een
hartstochtelijke liefde voor een
wereld die, door God goed
geschapen, aan de zorg van mannen
en vrouwen is toevertrouwd om haar
door hun werk te vervolmaken (cf.
Gesprekken, nrs. 23, 116-117).

“De Heer wil dat zijn kinderen, wij
die het geschenk van het geloof
hebben ontvangen, de
oorspronkelijke optimistische visie
op de schepping verkondigen, de
liefde voor de wereld die de kern
vormt van het christendom. Je moet



je professionele werk dus altijd
enthousiast verrichten en je
inspannen de aardse stad op te
bouwen” (De Voor, nr. 703).

Als grondlegger van een specifieke
weg binnen de Kerk en van een
nieuwe organisatie, komt de visie
van de heilige Jozefmaria op de rol
van menselijk werk in Gods plannen
niet alleen tot uiting in zijn
overvloedige leer over de geestelijke
en theologische betekenis van werk,
maar ook in de talrijke apostolische
ondernemingen die door hem zijn
geinspireerd en door zijn zonen en
dochters over de hele wereld zijn
opgezet.

Het uitdragen van een positieve kijk
op de waardigheid van werk, zoals
die ons is nagelaten in het schrijven
en prediking van de stichter van het
Opus Dei, heeft belangrijke gevolgen
voor de wijze waarop mannen en
vrouwen in deze tijd omgaan met het



sociale leven en de besteding van
tijd. Want werk blijft een bron van
spanningen en uitdagingen: het leidt
tot conflicten tussen werk en
gezinsleven, tussen het juiste
evenwicht in de tijd en moeite die
men in het werk steekt en de
benodigde rust. Deze uitdagingen
moeten worden geintegreerd, door
ze te overwegen en aan te pakken.
Bovendien vormen relaties die vaak
gekenmerkt worden door egoisme,
zelfbevestiging en het buitensporig
nastreven van winst een bedreiging
voor een ethisch leven gebaseerd op
rechtvaardigheid.

Dit alles verduidelijkt waarom, in
een geschiedenis gekenmerkt door
de zonde van de mens, meewerken
aan de verwerkelijking van een
wereld geschapen in statu viae, ook
inhoudt dat wanorde opnieuw wordt
geordend en wat door de zonde is
verwond, wordt genezen. Kortom,
het betekent deelnemen aan het



verlossingswerk van Christus (cf.
Christus komt langs, nrs. 65, 183).
Deze deelname op zichzelf is een
geschenk van God en wordt alleen
mogelijk wanneer ieder de zonde
verwerpt en in genade leeft, als een
kind van God dat door de Geest
wordt geleid.

Het volgende artikel in deze reeks zal
enkele beschouwingen bieden over
de historische dimensie van
menselijke activiteit, waarbij werk
wordt gesitueerd op het snijpunt
tussen schepping en verlossing.

Deze reeks wordt gecoordineerd door
prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Tot de
medewerkers behoren professoren
van de Pauselijke Universiteit van het
Heilig Kruis (Rome).

[1] Jose Luis Illanes, La sanctificacion
del trabajo (1980); “Trabajo” (2013),
in Diccionario de san Josemaria



Escriva de Balaguer; Ante Diosy en el
mundo. Apuntes para una teologia del
trabajo (1997); Pedro Rodriguez,
Vocacion, trabajo, contemplacion
(1986); Ernst Burkhart - Javier Lopez,
Ordnary Life and Holiness in the
Teaching of St. Josemaria, vol. II1, ch.
7 (2013); G. Faro, Il lavoro
nell’insegnamento del Beato
Josemaria Escriva (2000); Antonio
Aranda, “Identidad cristiana y
configuracion del mundo” (2002), in
La grandezza della vita quotidiana,
vol. 1.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-4-de-
rol-van-arbeid-in-gods-plan-voor-de-
wereld/ (19-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-4-de-rol-van-arbeid-in-gods-plan-voor-de-wereld/
https://opusdei.org/nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-4-de-rol-van-arbeid-in-gods-plan-voor-de-wereld/
https://opusdei.org/nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-4-de-rol-van-arbeid-in-gods-plan-voor-de-wereld/
https://opusdei.org/nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-4-de-rol-van-arbeid-in-gods-plan-voor-de-wereld/

	Op weg naar het eeuwfeest (4): De rol van arbeid in Gods plan voor de wereld

