
opusdei.org

Thema 6: De mens
als beeld van God

De mens is het enige schepsel
dat in staat is om datgene wat
de materiële en eindige wereld
overstijgt te kennen en lief te
hebben. God heeft ons
geschapen met een geest, zodat
we Hem kunnen kennen en
liefhebben. De schepping van
de mens naar het beeld van
God impliceert de mogelijkheid
van een relatie van wederzijdse
intimiteit. De mens, geschapen
naar het beeld van God en
deelnemend aan Hem die liefde
is, is een wezen dat in staat is
om lief te hebben.



6-10-2025

1. Geschapen naar het beeld van
God

Het boek Genesis vertelt ons dat “God
de mens als Zijn beeld schiep; als het
beeld van God schiep Hij hem; man
en vrouw schiep Hij hen.”[1]

Dit is zeker een openbaring van het
grootste belang. Na de schepping van
de materiële wereld, de
plantenwereld en de dierenwereld,
schept God de mens (we houden hier
geen rekening met de
engelenwereld). Er bestaat een
duidelijk en fundamenteel
onderscheid tussen niet-menselijke
wezens en menselijke wezens. Alleen
mannen en vrouwen zijn naar het
beeld van God; ze weerspiegelen veel
meer van God dan alleen maar door
Hem geschapen te zijn; Ze nemen



deel aan Gods goddelijkheid op een
manier die superieur is aan die van
niet-menselijke wezens, hoewel deze
gelijkenis logischerwijs het
onderscheid tussen de menselijke en
goddelijke natuur niet opheft. “De
menselijke persoon, geschapen naar
Gods beeld, is tegelijkertijd een
lichamelijk en een geestelijk wezen.
Het Bijbelverhaal brengt deze
werkelijkheid tot uitdrukking in een
symbolisch taalgebruik, wanneer het
zegt: ‘God boetseerde de mens uit
stof, van de aarde genomen en Hij
blies hem de levensadem in de neus:
zo werd de mens een levend
wezen.’ (Gen 2,7).”[2]

Deze tussenpositie van de mens,
tussen de materieel-dierlijke wereld
en goddelijkheid, wordt soms
ontkend door de twee uitersten. In
het eerste geval werpt de mens
zichzelf op als absolute heer van
zichzelf en van de hele schepping; in
de tweede wordt de mens gezien als



eenvoudigweg het product van de
dierlijke evolutie, hoe complex deze
ook mag zijn, beroofd van
spiritualiteit en vrijheid.

Maar om deze twee fouten te
vermijden en deze geloofswaarheid
gemakkelijker te accepteren, hoeven
we alleen maar na te denken over
onze ervaring van onze eigen manier
van zijn.

Aan de ene kant ervaren we nogal
wat beperkingen die onze eindigheid
manifesteren. We slagen er
bijvoorbeeld niet in om alles te doen
wat we willen doen (door externe
obstakels of interne belemmeringen);
Er overkomen ons veel dingen die we
niet onder controle hebben, willen of
voorzien; we leven in een stroom van
tijd en gebeurtenissen die we niet
kunnen terugdraaien of stoppen.
Onze eindigheid is dus duidelijk.

Maar aan de andere kant zijn er
bepaalde kenmerken van ons leven



die aan deze eindigheid ontsnappen,
die het op de een of andere manier
“poreus” maken of openstellen voor
het oneindige. Om te beginnen
merken we het verrassende feit op
dat we, omdat we eindig zijn, dit
weten of ons ervan bewust zijn.
Maar als we weten dat we eindig
zijn, dan is dat omdat ons begrip op
de een of andere manier de grens
van onze eindigheid overschrijdt.
Bovendien, en met betrekking tot de
hierboven genoemde beperkingen,
bereiken we veel dingen die we
willen zeker niet, maar we kunnen
ze wel bedenken en verlangen, zelfs
als ze onmogelijk te bereiken zijn.
Oncontroleerbare gebeurtenissen
confronteren ons noodzakelijkerwijs,
maar we kunnen ons er altijd tegen
verzetten of er een innerlijke
houding tegenover aannemen. De
tijd gaat voor ons en in ons op een
noodzakelijkerwijs onomkeerbare
manier voorbij, maar we leven altijd
in een continu en permanent “nu”



van waaruit we het verleden en op
een bepaalde manier ook de
toekomst kunnen beschouwen en
betekenis kunnen geven.

Kortom, we zijn ongetwijfeld een
eindig wezen dat in een eindige
materiële wereld leeft; maar we
hebben ook het vermogen om
afstand te nemen van de
voorwaarden van onze eindigheid.
Dit vermogen is alleen mogelijk
omdat we spiritueel zijn, en hier zien
we wat ons gelijk maakt aan God, de
oneindige en absolute Geest.

Sommige humanistische theorieën
beweren dat de mens een geest heeft,
maar een eindige geest - min of meer
verlicht - die niet naar het beeld van
God is en daarom ook niet op Hem
gericht is. Een dergelijke opvatting is
allereerst theoretisch problematisch,
omdat het de aard van een spiritueel
wezen is om deel te hebben aan het
absolute Zijn en ernaar te neigen. En



ook praktisch, omdat persoonlijke en
historische ervaring laat zien dat het
verbreken van de relatie met God
uiteindelijk de waardigheid van de
menselijke persoon ondermijnt. “Er
is geen alternatief. Hier op aarde
kunnen we maar op twee manieren
leven: we leiden een bovennatuurlijk
leven of we leven als een dier.”[3]

2. De mens: uit liefde geschapen,
geschapen om lief te hebben

Dat “God de mens naar Zijn beeld
schiep” impliceert ook twee
fundamentele waarheden: dat we uit
liefde zijn geschapen en dat we zijn
geschapen om lief te hebben.

Ten eerste, als God perfect en
absoluut is, dan heeft Hij niets en
niemand nodig. Daarom is God
absoluut transcendent en vrij; dat wil
zeggen, Hij heeft de wereld en de
mensheid niet uit noodzaak
geschapen, maar uit vrije wil. De
schepping is een gratis geschenk van



God. Met andere woorden, de hele
schepping is het werk van Zijn liefde.
We moeten vechten tegen de
veelvuldige verleiding om God, of
Gods Wil, te onderwerpen aan onze
logica of beperkingen.

Ten tweede, als God ons naar Zijn
evenbeeld heeft geschapen, dan is
dat om een mogelijke relatie met ons
aan te gaan. Met andere woorden, als
God ons in staat heeft gesteld om
meer te weten en lief te hebben dan
het materiële en eindige, als Hij ons
met een geest heeft geschapen, dan is
dat zodat we Hem kunnen kennen en
liefhebben. “Van alle zichtbare
schepselen is alleen de mens ‘in staat
zijn Schepper te kennen en lief te
hebben’ (Gaudium et Spes, 12,3); hij is
het ‘enige schepsel op aarde dat om
wille van zichzelf door God is
gewild’ (Gaudium et Spes, 24,3), hij
alleen is geroepen door kennis en
liefde te delen in het leven van God.
Hij is met dit doel geschapen en dit is



de diepste grond van zijn
waardigheid.”[4]

Vanuit een ander gezichtspunt kan
gezegd worden dat de schepping van
de mens naar het beeld van God de
mogelijkheid van een relatie van
wederzijdse communicatie
impliceert. Maar het initiatief voor
deze communicatie kan, omdat het
om intimiteit gaat, alleen van God
komen, omdat de natuurlijke
menselijke kennis uit zichzelf geen
toegang kan hebben tot Gods
intimiteit (noch tot enige andere
intimiteit, tenzij het zichzelf ervoor
openstelt). En dat is wat God
werkelijk heeft gedaan. God heeft
Zichzelf aan ons geopenbaard en Zijn
diepste wezen aan ons meegedeeld.
Deze diepgaande openbaring bereikt
ons op de meest expliciete manier in
de woorden van Johannes: “God is
liefde.”[5]



Daarom is de mens, geschapen naar
het beeld van God en deelnemend
aan Hem die oneindige Liefde is, een
wezen dat in staat is om lief te
hebben. Dit is de diepste aard en
definitie van het menselijk wezen,
wat we zijn en worden, “want
iemand is wat iemands liefde is.”[6]
We zijn in staat om lief te hebben
omdat we uit liefde geschapen zijn,
we hebben die liefde al ontvangen,
we zijn eerst liefgehad: “Hierin
bestaat de liefde: niet wij hebben
God liefgehad, maar Hij heeft ons
liefgehad”[7]; “Wij hebben lief,
omdat Hij ons het eerst heeft
liefgehad.”[8] Daarom wordt de hele
dynamiek van het zedelijk leven, van
het leven van de deugden, door de
liefde, door de naastenliefde bepaald.
“Naastenliefde ordent de
handelingen van de andere deugden
tot het uiteindelijke doel en geeft
daarom ook de andere deugden hun
vorm. Daarom wordt gezegd dat het
de vorm van de deugden is.”[9]



3. Dimensies van de mens:
intellect, wil, affecties

Het definiëren van de mens als een
liefhebbend wezen of een wezen dat
in staat is om lief te hebben kan
dubbelzinnig zijn, afhankelijk van
wat er bedoeld wordt met liefde, een
term die momenteel veel te breed en
divers gebruikt wordt. In het
algemeen kan gezegd worden dat
liefde een verlangen is, of op zijn
minst een verlangen koestert; maar
mensen kunnen op verschillende
manieren verlangen (egoïstisch of
altruïstisch), met verschillende
aspecten van hun natuur (zintuiglijk
of geestelijk) en daarbij gericht op
zeer verschillende objecten
(bijvoorbeeld inferieur of superieur
aan de mens zelf, objecten die van
nature goed of slecht zijn, etc.),
waarmee dit verlangen en daarmee
het subject zelf dat verlangt, op
verschillende manieren wordt
gekarakteriseerd. Het licht van het



geloof vertelt ons dat de manier van
liefhebben die het beste past bij de
mens, het beeld van God, is om lief te
hebben zoals Hij liefheeft.

Liefhebben zoals God liefheeft of
spiritueel liefhebben betekent, kort
gezegd, vrijelijk liefhebben in en met
waarheid. Met andere woorden, het
betekent het verheffen van de
affectiviteit tot het niveau waarop de
rede daarin waarheid of onwaarheid
onderscheidt, goedheid of slechtheid.
en daarbij liefde voor de ander opent
of op de ander richt, wat natuurlijk
alleen ongedwongen of vrijwillig kan
gebeuren. Het gaat er dus om de drie
fundamentele dimensies van het
menselijk wezen als geest in het spel
te brengen: het intellect of logos dat
helder het soort liefde onderscheidt
en het openstelt voor andere
mensen; de wil die vrij beslist hoe te
reageren op deze heldere en
liefdevolle vereiste; en de affectiviteit



die, in haar diepste en hoogste vorm,
liefde is.

Natuurlijk zien we in onszelf ook een
niet-spiritueel niveau waar
helderheid, vrijheid en authentieke
liefde ontbreken. Daarom moeten we
deze drie menselijke dimensies
integreren op hun hogere of
spirituele niveau, zonder toe te
geven aan het reductionistische idee
dat de mens uiteindelijk niet meer
dan een materieel, dierlijk of sociaal
samenlevend wezen is.

Op dit spirituele niveau gaan
intellect en liefde harmonieus en
gelijktijdig hand in hand.
“Verstandelijk vermogen en liefde
staan niet eenvoudigweg naast
elkaar: Er is liefde die rijk is aan
verstandelijk vermogen en
verstandelijk vermogen dat vervuld
is van liefde.”[10] Eros en agapè, die
vaak geradicaliseerd zijn en
tegenover elkaar zijn geplaatst (als



begeerlijke liefde en naastenliefde,
opstijgende liefde en afdalende
liefde, bezitterige liefde en
wegschenkende liefde, liefde tot
zichzelf en liefde tot de ander, etc.),
kunnen integreren door zichzelf te
verheffen en te zuiveren. “In
werkelijkheid laten eros en agapè -
opstijgende en afdalende liefde - zich
nooit helemaal van elkaar losmaken.
Hoe meer beide, in hun verschillende
aspecten, een juiste eenheid vinden
binnen de gedeelde werkelijkheid
van liefde, des te meer wordt de
ware aard van liefde in het algemeen
gerealiseerd. Al is eros allereerst
vooral verlangend, opstijgend -
fascinatie voor de grote belofte van
geluk - toch zal hij in het toegaan op
de ander steeds minder naar zichzelf
vragen, steeds meer het geluk van de
ander willen, steeds meer zorg om
hem dragen, zichzelf geven, er voor
hem willen zijn. Het moment van de 
agapè breekt in hem aan, anders
vervalt hij en verliest hij ook zijn



eigen wezen. Omgekeerd is het
echter voor de mens ook onmogelijk
altijd in de schenkende, afdalende
liefde te leven. Hij kan niet altijd
alleen maar geven, hij moet ook
ontvangen. Wie liefde wil schenken,
moet haar zelf geschonken
krijgen.”[11]

4. Gerichtheid op de ander

Doordat God ons heeft geopenbaard
dat Zijn essentie liefde is, heeft Hij
ons ook iets geopenbaard over hoe
Hij liefheeft; en niet alleen hoe Hij
van mensen houdt, maar ook hoe Hij
van Zichzelf houdt. God heeft
interpersoonlijk lief; God is Drie-enig,
een Drie-eenheid van personen die
elkaar kennen en liefhebben. Dus als
we geschapen zijn naar het beeld
van God, zijn we geroepen om op
deze manier lief te hebben en
bezitten we al een afdruk van of
deelname aan deze interpersoonlijke
liefde.



Deze dimensie van liefde, liefde voor
de ander, kan al worden
waargenomen in de natuurlijke
ervaring van zowel liefde als de
ervaring van de ander als een ander
persoon. Aan de ene kant, als liefde
verlangen is, houdt het beweging in;
en het is alleen maar natuurlijk dat
het de persoon uit zichzelf leidt naar
het hogere, naar andere mensen.
Aan de andere kant is de authentieke
ervaring die we van anderen hebben
niet simpelweg de ervaring van
andere “objecten” waarop we
kunnen reageren als we dat willen;
Het is eerder de ervaring van andere
“subjecten” die al vanaf het begin
een antwoord van ons eisen, voor
wie we ons in de eerste plaats
uitgedaagd voelen. Deze natuurlijke
ontdekking wordt op haar beurt
versterkt door de geloofswaarheid
waar we het over hebben gehad: de
mens als beeld van God. Sterker nog,
als de andere persoon het beeld van
God is, dan staat het liefhebben van



de ander gelijk aan het liefhebben
van het beeld van God. En het
liefhebben van iemand van wie God
houdt staat dan gelijk aan het
liefhebben van God Zelf.

Daarom is liefde in wezen
interpersoonlijke liefde: “Omdat de
liefde vol waarheid is, kan zij, in
haar rijkdom aan waarden, door de
mens begrepen, aanvaard en
overgedragen worden. Want de
waarheid is de ‘logos’ die de ‘diá-
logos’ schept en daarmee
uitwisseling en gemeenschap
bewerkt. De waarheid opent het
verstand van de mensen en verenigt
hun intellect in de Logos van de
liefde: dat is de boodschap en het
christelijke getuigenis van de
liefde.”[12] Daarom stelt het Nieuwe
Testament de geboden van liefde
voor God en liefde voor de naaste
voor als nauw met elkaar
verbonden[13], zodanig dat het ene
leidt tot het andere: Liefde voor God



leidt tot liefde voor de naaste en
liefde voor de naaste leidt tot liefde
voor God. “Als je van je broeder
houdt, moet je dezelfde liefde
hebben. Welnu ‘God is liefde’.
Daarom moet wie zijn broeder
liefheeft ook God liefhebben.”[14]

Het is op deze diepgaande
antropologische en ethische
vooronderstellingen dat de
menselijke sociabiliteit is gebaseerd,
en niet alleen op de feitelijke vraag
naar de noodzaak en het nut van het
leven in een gemeenschap. Vandaar
ook dat sociabiliteit gevoed wordt
door liefde en voornamelijk bestaat
uit relaties en gemeenschappen die
werkelijk liefdevol zijn: de familie en
vriendschap. Het is alleen door
socialisatie, door contact met
anderen, dat mensen groeien en zich
ontwikkelen. “Mensen zijn zo
gemaakt dat ze niet kunnen leven,
zich niet kunnen ontwikkelen en
geen voldoening kunnen vinden



behalve ‘in de oprechte gave van
zichzelf aan anderen’ (Gaudium et
spes, 24). Net zo min kunnen ze
zichzelf volledig kennen los van een
ontmoeting met andere
personen.”[15]

We zien dit in het evangelie zelf:
“Want Mijn broeder, Mijn zuster en
Mijn moeder zijn zij die de wil
volbrengen van Mijn Vader in de
hemel.”[16] Uit deze woorden
kunnen we rijke consequenties
trekken voor het gezin als basiscel
van de samenleving. “God is liefde en
Hij beleeft in Zichzelf een mysterie
van persoonlijke
liefdesgemeenschap. God legt in het
mens-zijn van man en vrouw, dat Hij
naar Zijn beeld schept en
voortdurend in stand houdt, de
roeping en daarmee het vermogen
en de verantwoordelijkheid tot liefde
en gemeenschap. De liefde is daarom
de fundamentele en natuurlijke



roeping van ieder menselijk
wezen.”[17]

En zo is het ook met vriendschap: “Ik
heb u vrienden genoemd.”[18]
Vriendschap wordt gevoed door
Gods liefde en bouwt een
gemeenschap op. “Door de genade
die Hij ons schenkt, worden wij zo
verheven dat wij daadwerkelijk Zijn
vrienden zijn. Met dezelfde liefde die
Hij in ons uitstort, kunnen wij Hem
liefhebben, Zijn liefde uitbreiden tot
anderen, in de hoop dat ook zij hun
plaats zullen vinden in de door Jezus
gestichte gemeenschap van
vriendschap.”[19]

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
nrs. 355-368.

[1]Genesis 1,27.



[2]Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 362.

[3]Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Vrienden van God, nr. 200.

[4]Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 356.

[5]1 Johannes 4,8 en 16.

[6]Sint Augustinus, Commentaar op
de Eerste Brief van Johannes,
verhandeling 2, nr. 14.

[7]1 Johannes 4,10.

[8]1 Johannes 4,19.

[9]Sint Thomas van Aquino, Summa
Theologiae, II-II, kwestie 23, artikel 8.

[10]Paus Benedictus XVI, Caritas in
veritate, nr. 30.

[11]Paus Benedictus XVI, Deus caritas
est, nr. 7.



[12]Paus Benedictus XVI, Caritas in
veritate, nr. 4.

[13]Vgl. Matteüs 22,40; 1 Johannes
4,20-21; enz.

[14]Sint Augustinus, Commentaar op
de Eerste Brief van Johannes,
verhandeling 9, nr. 10.

[15]Paus Franciscus, encycliek 
Fratelli tutti, nr. 87.

[16]Matteüs 12,50.

[17] H. Johannes Paulus II, Familiaris
consortio, nr. 11.

[18] Johannes 15,15.

[19] Paus Franciscus, Christus vivit,
nr. 153.

Sergio Sánchez-Migallón



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/onderwerp-6-de-mens-als-beeld-

van-god/ (22-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-6-de-mens-als-beeld-van-god/
https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-6-de-mens-als-beeld-van-god/
https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-6-de-mens-als-beeld-van-god/

	Thema 6: De mens als beeld van God

