
opusdei.org

Thema 1: Het
verlangen naar God

In het diepst van de menselijke
geest bestaat een verlangen
naar geluk dat duidt op de hoop
op een thuis, op een definitief
vaderland. We zijn aards, maar
we verlangen naar het eeuwige,
we verlangen naar God. Een
God die we met zekerheid
kunnen kennen als de
oorsprong en het einde van het
universum en als het hoogste
goed, uitgaande van de wereld
en de mens.



1-10-2022

1. Het verlangen naar God: de
mens is in staat om God te
kennen en lief te hebben; ons
verlangen naar volledig geluk
en ons verlangen naar Hem

“De mens is gemaakt om gelukkig te
zijn zoals een vogel is gemaakt om te
vliegen,” schreef een 19e-eeuwse
Russische auteur. Alle mannen en
vrouwen zijn op zoek naar geluk,
naar hun persoonlijk welzijn, en
richten hun leven in op de manier
die daarvoor het meest geschikt lijkt.
We worden gelukkig als we kunnen
genieten van dingen die ons
vervolmaken en verrijken. Maar in
dit leven wordt geluk altijd ontsierd
door een schaduw. Niet alleen omdat
we na het verkrijgen van iets goeds
eraan kunnen wennen (wat vaak



gebeurt als we iets krijgen waar we
naar verlangden), maar vooral
omdat geen enkel geschapen iets in
staat is ons verlangen naar geluk te
vervullen en omdat alle geschapen
dingen vergankelijk zijn.

We zijn mensen, samengesteld uit
lichaam en geest in eenheid,
persoonlijke wezens. Onze spirituele
dimensie stelt ons in staat om verder
te gaan dan de realiteiten om ons
heen: personen, instellingen,
materiële dingen, de instrumenten
die ons helpen om te groeien...
Groeien in onze kennis van de
wereld brengt geen einde aan ons
vermogen om te weten of aan onze
vragen; we kunnen altijd nieuwe
dingen leren kennen en ze dieper
begrijpen. En iets soortgelijks
gebeurt met ons vermogen om lief te
hebben, geen enkel geschapen iets
verzadigt ons volledig en voor altijd:
we kunnen altijd dieper liefhebben
en van betere dingen houden. En op



de een of andere manier voelen we
ons hiertoe aangespoord: het
bereiken van nieuwe doelen maakt
ons gelukkig. We willen de
problemen en realiteiten om ons
heen beter begrijpen, in nieuwe
situaties belanden en ervaringen
opdoen. We proberen dit te bereiken
in ons eigen leven en worden
depressief als dat niet lukt. We
hebben een “verlangen naar
volledige vervulling”. Dit alles is een
teken van grootsheid, van het feit dat
er iets oneindigs in ons is dat elke
concrete werkelijkheid die deel
uitmaakt van ons leven overstijgt.

De wereld is echter vergankelijk.
Wijzelf zijn vergankelijk en alles om
ons heen ook. De mensen van wie we
houden, onze prestaties, de dingen
waarvan we genieten... Er is niets dat
we voor altijd kunnen behouden. We
zouden deze dingen graag willen
behouden, ze altijd bij ons hebben,
omdat ze ons leven verrijken en



vreugde geven met de eigenschappen
die ze hebben. Maar diep van binnen
beseffen we dat ze vluchtig zijn, dat
ze niet voor altijd bij ons zullen zijn,
dat ze ons een geluk beloven dat ze
maar even kunnen geven. “Alles
draagt het stempel van zijn verval,
verborgen tussen zijn beloften. Want
het erge en pijnlijke van materiële
dingen is dat ze vergankelijk zijn, en
om dit te bedekken en de
onoplettende te misleiden,
vermommen ze zich met felle
kleuren.”[i] De schaduw die al het
aardse kenmerkt, raakt ons diep en
als we er bij stilstaan, beangstigt het
ons en doet het ons wensen dat het
niet zo was, dat we een manier
zouden kunnen vinden om ons
verlangen naar leven, naar volheid,
te vervullen. Deze “verlangens naar
verlossing” zijn aanwezig in de
diepten van elk menselijk hart.

We zien dus twee verschillende
soorten menselijke verlangens die



wijzen op onze “honger naar
transcendentie”. Onze ervaringen
van een transcendentale goedheid
wekken in ons een “verlangen naar
volheid” op (van zijn, waarheid,
goedheid, schoonheid, liefde). En
onze ervaringen van het kwaad, van
het verlies van deze goederen,
wekken in ons hart een “verlangen
naar verlossing” op (overleven,
gerechtigheid, rechtvaardigheid,
vrede). Deze transcendentale
ervaringen geven ons een verlangen
naar een werkelijkheid buiten deze
wereld. “De mens is gemaakt om
gelukkig te zijn zoals een vogel
gemaakt is om te vliegen.” Maar onze
ervaring leert dat geluk in deze
wereld nooit volledig is, dat het leven
nooit volledig bevredigend is. Geluk
lijkt onze pogingen om het te
bereiken te boven te gaan, alsof we
er altijd naar op zoek zijn en het
nooit vinden. Daarom is er in het
diepst van de menselijke geest een
ontevredenheid aanwezig, een



verlangen naar geluk dat wijst op
een geheime hoop: de hoop op een
thuis, op een definitief vaderland
waarin de droom van eeuwig geluk,
van een liefde die eeuwig duurt,
vervuld zal worden. We zijn aards,
maar we verlangen naar het
eeuwige.

Dit verlangen vormt op zichzelf niet
de basis van een natuurlijke religie,
maar is eerder een “aanwijzing”
richting God. De mens is een van
nature religieus wezen omdat zijn
ervaring van de wereld hem
spontaan doet denken aan een
wezen dat de basis is van de totale
werkelijkheid: “die iedereen God
noemt”, zoals Sint Thomas van
Aquino zei aan het einde van zijn
beroemde vijf Godsbewijzen (vgl. 
Summa Theologiae, I, q.2, a.3). De
kennis van God is toegankelijk voor
het gezond verstand, dat wil zeggen
voor de spontane filosofische
gedachten die ieder mens heeft als



gevolg van zijn of haar persoonlijke
levenservaring: verwondering over
de schoonheid en de orde van de
natuur, verbazing over het gratis
geschenk van het leven, de vreugde
van het waarnemen van de liefde
van anderen... dit alles leidt tot
nadenken over het “mysterie” dat
aan dit alles ten grondslag ligt. De
verschillende dimensies van de
menselijke geest, waaronder het
vermogen om over zichzelf na te
denken, om culturele en technische
vooruitgang te boeken, om de
moraliteit van zijn daden te
begrijpen, laten ook zien dat de
mens, in tegenstelling tot andere
lichamelijke wezens, de rest van de
materiële kosmos overstijgt en wijst
op een hoger, transcendent spiritueel
wezen dat de bron is van deze
menselijke kwaliteiten.

De religieuze betrokkenheid van de
mens is niet, zoals Ludwig Feuerbach
dacht, een projectie van de



menselijke subjectiviteit en ons
verlangen naar geluk, maar komt
voort uit een spontane overweging
van de werkelijkheid zoals die is. Dit
verklaart waarom de ontkenning van
God en de poging om Hem uit te
sluiten van de cultuur en het sociale
en burgerlijke leven relatief recente
fenomenen zijn, die zich beperken
tot sommige delen van de Westerse
wereld. De grote religieuze en
existentiële vragen blijven
onveranderd door de tijd heen, wat
het idee weerlegt dat religie beperkt
is tot een “infantiele” fase van de
menselijke geschiedenis, bestemd om
te verdwijnen met de vooruitgang
van de kennis.

Het besef dat de mens van nature
een religieus wezen is, bracht
sommige filosofen en theologen op
het idee dat God, door de mens te
scheppen, ons al op een bepaalde
manier had voorbereid op het
ontvangen van het geschenk dat



onze ultieme en definitieve roeping
is: de vereniging met God in Christus.
Tertullianus bijvoorbeeld, die
opmerkte hoe de heidenen van zijn
tijd van nature “God is groot” of “God
is goed” zeiden, dacht dat de
menselijke ziel op de een of andere
manier op het christelijk geloof
gericht was. En in zijn Apologetica
(17:6) schreef hij: “Anima naturaliter
christiana”: we hebben allemaal een
van nature christelijke ziel. De
heilige Thomas, in zijn bespiegeling
van het uiteindelijke doel van de
mens en de onbeperkte
ontvankelijkheid van de menselijke
geest, bevestigde dat mensen “een
natuurlijk verlangen hebben om God
te zien” (Contra Gentiles, bk. 3, ch. 57,
no. 4). De menselijke ervaring laat
echter zien dat dit verlangen niet iets
is wat we op eigen kracht kunnen
bereiken, dat het alleen tot stand kan
komen als God Zichzelf openbaart en
Zijn mysterie onthult, als Hij Zelf
naar ons toe komt en Zichzelf laat



zien zoals Hij is. Maar dit is het doel
van Openbaring.

De Catechismus van de Katholieke
Kerk (nr. 27) heeft enkele van deze
ideeën bondig samengevat: “Het
verlangen naar God is gegrift in het
hart van de mens, want de mens is
door en voor God geschapen; God
houdt niet op de mens naar Zich toe
te trekken en de mens zal slechts in
God de waarheid en het geluk
vinden, die hij zonder ophouden
zoekt.”

2. Rationele kennis van God

Het menselijk intellect kan begrijpen
dat God bestaat door Hem te
benaderen via een weg die begint bij
de geschapen wereld en die twee
routes heeft: materiële wezens
(kosmologische paden) en de 
menselijke persoon (antropologische
paden).



Deze “paden naar God” zijn eigenlijk
geen “bewijzen” in de betekenis die
wiskunde of natuurwetenschap aan
deze term geven. Het zijn eerder
convergerende filosofische
argumenten die meer of minder
overtuigend zijn naargelang de
vorming en het vermogen tot
nadenken van degene die ze
overweegt (vgl. Catechismus, 31). Het
zijn ook geen “bewijzen” in de zin
van de experimentele
wetenschappen (natuurkunde,
biologie, enz.), want God is niet het
object van onze empirische kennis.
We kunnen Hem niet observeren en
meten, zoals je een zonsondergang of
een zandstorm zou kunnen
observeren om conclusies te trekken.

De kosmologische paden gaan uit
van materiële wezens. De bekendste
formulering is die van de heilige
Thomas van Aquino, in zijn
beroemde “vijf Godsbewijzen”. Om
zijn argumenten te vereenvoudigen,



gaan de eerste twee uit van het feit
dat de ketens van oorzaken (oorzaak-
gevolg) die we in de natuur
waarnemen niet tot in het oneindige
kunnen doorgaan: er moet een
oorsprong zijn, een eerste beweger
en een eerste oorzaak. De derde
manier gaat uit van het feit dat we in
de natuur dingen vinden die wel of
niet kunnen bestaan, en concludeert
dat dit niet kan gelden voor de hele
werkelijkheid: er moet iets of iemand
zijn die noodzakelijkerwijs bestaat
en niet niet kan bestaan, want
anders zou er niets bestaan. De
vierde manier stelt vast dat alle
materiële wezens meer of minder
volledig deel hebben aan
volmaaktheden zoals goedheid,
waarheid en schoonheid, en
concludeert dat er een wezen moet
bestaan dat de bron is van al deze
volmaaktheden. Het laatste (vijfde)
“bewijs” wijst op de orde en
doelgerichtheid die aanwezig zijn in
de wereld en de wetten die materiële



wezens reguleren, en concludeert dat
er een ordenende intelligentie moet
bestaan die de bron is van deze
wetten en ook de uiteindelijke
oorzaak van alles (vgl. Summa
Theologiae, I, q.2 ).

Naast de paden die beginnen vanuit
de materiële kosmos, beginnen
andere paden vanuit de aard van de
mens, van de menselijke persoon.
Deze paden zijn krachtiger wanneer
ze in onderlinge samenhang worden
begrepen dan wanneer ze geïsoleerd,
één voor één, worden beschouwd.
We hebben er hierboven al kort naar
verwezen. In de eerste plaats de
spirituele aard van de mens,
gekenmerkt door het vermogen om
na te denken en te reflecteren, door
innerlijkheid en vrijheid, kwaliteiten
die elk louter materieel wezen lijken
te overstijgen. Het onbevredigde
verlangen van de mens naar geluk
heeft ook geen zin als er geen God is
die het kan schenken. We zien in de



menselijke natuur ook een moreel
gevoel van solidariteit en
naastenliefde, die ons ertoe brengt
ons open te stellen voor anderen en
in het diepst van ons wezen de
roeping te herkennen om ons ego en
zijn egoïstische belangen te
overstijgen. En je begint na te
denken: waarom zijn we in staat om
op een niet-utilitaire manier naar
anderen te kijken? Waarom beseffen
we dat sommige dingen in
overeenstemming zijn met de
menselijke waardigheid en andere
niet? Waarom ervaren we schuld en
schaamte als we iets verkeerd doen,
en vreugde en vrede als we ons juist
en rechtvaardig gedragen? Waarom
kunnen we in vervoering raken van
de schoonheid van een
zonsondergang, een hemel vol
sterren of een groot kunstwerk?
Geen van deze reacties kan
redelijkerwijs worden toegeschreven
aan de blinde werking van de
kosmos, aan het onpersoonlijke



product van materiële interacties.
Wijzen ze niet allemaal naar een
oneindig goed, mooi en rechtvaardig
wezen dat ons in staat heeft gesteld
om op zijn minst een glimp op te
vangen van wie Hij is en wat Hij voor
ons wil? Zeker, deze wegen dwingen
ons intellect niet om in te stemmen
met Gods bestaan, maar ze dragen
een heldere logica in zich voor
degenen die met eenvoudige en
zuivere ogen naar de werkelijkheid
kijken.

De Catechismus van de Katholieke
Kerk (nr. 33) vat deze paden naar
God als volgt samen: “Met zijn
ontvankelijkheid voor waarheid en
schoonheid, zijn gevoel voor het
moreel goede, zijn vrijheid en de
stem van zijn geweten, zijn
verlangen naar het oneindige en
naar geluk, stelt de mens de vraag
naar het bestaan van God. Door dit
alles heen wordt hij de tekenen van
zijn geestelijke ziel gewaar. ‘Omdat



de kiem van de eeuwigheid die hij in
zich draagt niet tot louter stof te
herleiden is, kan zijn ziel haar
oorsprong alleen maar in God
hebben’ (Gaudium et spes, 18).”

De verschillende filosofische
argumenten die gebruikt worden om
het bestaan van God te “bewijzen”
leiden niet noodzakelijkerwijs tot
geloof in Hem; ze zorgen er alleen
voor dat zo’n geloof redelijk is.
Uiteindelijk vertellen ze ons heel
weinig over God en berusten ze vaak
op andere overtuigingen die bij veel
mensen niet altijd aanwezig zijn. In
de huidige cultuur zou bijvoorbeeld
een zeker wetenschappelijk begrip
van de natuurprocessen bezwaar
kunnen maken tegen sommige
kosmologische paden. Hoewel het
universum in zijn verschijnselen
orde, schoonheid en finaliteit
vertoont, bezit het ook een
aanzienlijke hoeveelheid wanorde,
chaos en tragedie, omdat veel



gebeurtenissen op een lukrake
(willekeurig, chaotisch) en
ongecoördineerde manier lijken te
gebeuren en zo tot echte tragedies
kunnen leiden. Evenzo zal iemand
die de menselijke persoon slechts ziet
als een iets meer ontwikkeld dier
wiens handelingen worden
gereguleerd door noodzakelijke
driften, de antropologische paden die
gebaseerd zijn op moraliteit en de
transcendentie van de menselijke
geest niet accepteren. Want zij
reduceren de bron van geestelijk
leven (geest, geweten, ziel) tot de
lichamelijkheid van de
hersenorganen en neurale
processen.

Deze bezwaren kunnen worden
beantwoord met argumenten die
laten zien dat wanorde en toeval een
plaats kunnen hebben binnen een
algehele doelgerichtheid in het
universum (en dus binnen Gods
scheppingsplan). Albert Einstein zei



dat in de natuurwetten “zo’n
superieure rede geopenbaard wordt
dat alle rationaliteit van het
menselijk denken en de menselijke
wetten, in vergelijking daarmee, een
absoluut onbeduidende afspiegeling
is.”[ii] Op dezelfde manier wijst de
studie van de antropologie op de
zelfoverstijging van de menselijke
persoon, de vrije wil die aan het
werk is in onze keuzes - zelfs als deze
afhankelijk zijn van en tot op zekere
hoogte geconditioneerd worden door
de natuur - en de onmogelijkheid om
de geest te reduceren tot de
hersenen. De Compendium van de
Catechismus leert: “Als hij uitgaat van
de schepping, dat wil zeggen van de
wereld en van de menselijke
persoon, kan de mens, met alleen
maar zijn verstand, God met
zekerheid kennen als oorsprong en
doel van het heelal, en als het
hoogste goed, waarheid en oneindige
schoonheid” (nr. 3). Maar het
verwerven van deze zekerheid is een



complex proces dat afhangt van
iemands persoonlijke aanleg en dat
veel ruimte laat voor discussie, wat
verklaart waarom de rationele
wegen naar Gods bestaan vaak niet
helemaal overtuigend zijn.

3. Huidige houdingen van
mensen en samenleving ten
opzichte van het
transcendente

Ondanks de globalisering verschillen
de houdingen ten opzichte van God
en religie aanzienlijk in
verschillende delen van de wereld.
In het algemeen gesproken blijft een
duidelijke verwijzing naar een
realiteit die deze wereld overstijgt
(zij het uitgedrukt in zeer
verschillende religieuze en culturele
vormen) voor de meeste mensen een
belangrijk onderdeel van hun
dagelijks leven.



Een uitzondering op dit algemene
beeld is de Westerse wereld, en
vooral Europa, waar een aantal
historische en culturele factoren
hebben geleid tot een wijdverspreide
houding van afwijzing van en
onverschilligheid jegens God en de
tot nu toe dominante religie in het
Westen: het christendom. De
godsdienstsocioloog Peter Berger
heeft deze verandering samengevat
door te zeggen dat het christelijk
geloof in de westerse samenleving
zijn “plausibiliteitsstructuur” heeft
verloren, zodat als het vroeger
voldoende was om je mee te laten
slepen om christen te zijn, het
tegenwoordig voldoende is om je
mee te laten slepen om geen christen
meer te zijn. We zouden zelfs
kunnen zeggen dat het verlangen
naar God verdwenen lijkt te zijn in
de Westerse samenleving: “Voor
grote sectoren van de samenleving is
Hij niet langer degene waarnaar
verlangd wordt, maar eerder een



realiteit die hen onverschillig laat,
één waarop men zelfs geen
commentaar hoeft te geven.”[iii]

De oorzaken van deze verandering
zijn velerlei. Aan de ene kant hebben
de grote wetenschappelijke en
technische prestaties van de laatste
twee eeuwen, die de mensheid
zoveel voordelen hebben gebracht,
ook geleid tot een materialistische
mentaliteit die de experimentele
wetenschappen ziet als de enige
geldige vorm van rationele kennis. Er
heeft zich een wereldbeeld verspreid
waarin alleen datgene waar is wat
empirisch verifieerbaar is, wat
gezien en aangeraakt kan worden.
Dit vernauwt de “horizon van
rationaliteit”, omdat het niet alleen
andere vormen van kennis
onderwaardeert (zoals vertrouwen
op wat anderen ons vertellen), maar
ook leidt tot een egoïstische poging
om de wereld comfortabeler en
aangenamer te maken. Deze gang



van zaken is echter geenszins
noodzakelijk. De mysterieuze
schoonheid en grootsheid van de
geschapen wereld hoeven niet te
leiden tot het verafgoden van de
wetenschap, maar kunnen ons juist
aansporen om de wonderen te
bewonderen die God in Zijn
schepping heeft gelegd. Vandaag de
dag, net als in het verleden, blijven
veel wetenschappers zich
openstellen voor een werkelijkheid
die deze wereld overstijgt door de
perfectie en orde in het universum te
ontdekken.

Een tweede aspect, dat verbonden is
met het vorige, is de secularisatie van
de samenleving, dat wil zeggen het
proces waarbij veel waarheden over
de wereld die voorheen verband
hielden met religieuze begrippen,
overtuigingen en instellingen die
dimensie hebben verloren en nu in
puur menselijke, sociale of
burgerlijke termen worden



begrepen. Dit aspect is verbonden
met het vorige, omdat
wetenschappelijke vooruitgang het
mogelijk heeft gemaakt om de
oorzaken te begrijpen van veel
natuurlijke fenomenen (op het
gebied van gezondheid en
menswetenschappen) die voorheen
direct gerelateerd waren aan de wil
van God. Bijvoorbeeld, in de oudheid
kon een plaag worden gezien als een
goddelijke straf voor de zonden van
mensen, maar tegenwoordig wordt
het gezien als het resultaat van
slechte hygiënische praktijken en
leefomstandigheden die we kunnen
tegengaan. Deze betere kennis van
de wereld is op zich een goede zaak
en helpt ook om het idee dat we
hebben over Gods manier van
werken te zuiveren. Hij is niet
zomaar een oorzaak van
natuurverschijnselen. God staat op
een ander niveau. Hij geeft
antwoorden op de ultieme vragen die
wij mensen onszelf stellen: de zin



van het leven en van lijden en
vreugde, de uiteindelijke
bestemming van elk mens,
enzovoort. De wetenschap is niet in
staat om hier een verklaring voor te
geven. Dus als mensen deze diepere
vragen stellen, is het gemakkelijk
voor hen om zich te realiseren
waarom God onmisbaar is.

De verzwakking van de rol die God
speelt in de huidige westerse cultuur
heeft ook te maken met de
individualistische houding die het
denken van mensen zo sterk
karakteriseert. Deze houding is een
van de resultaten van het
emancipatieproces dat de westerse
cultuur sinds de tijd van de
Verlichting (18e eeuw) kenmerkt. Dit
proces heeft, net als de voorgaande,
ook positieve aspecten, want het is in
strijd met de menselijke waardigheid
dat iemand onder religieuze of
andere voorwendselen “onder
curatele” wordt gesteld en



gedwongen wordt beslissingen te
nemen in naam van opgelegde
doctrines die niet vanzelfsprekend
zijn. Het heeft echter ook de
overtuiging versterkt dat het beter is
om van niemand afhankelijk te zijn
of aan niemand gebonden te zijn,
zodat je kunt doen wat je wilt. Wie
van ons heeft niet wel eens -
misschien op verschillende manieren
geformuleerd - horen zeggen dat het
belangrijkste is om “authentiek te
zijn”, “je eigen leven te leiden” en dat
te doen zoals je wilt? Deze houding
leidt ertoe dat relaties op een
utilitaire manier worden behandeld,
waarbij men ervoor probeert te
zorgen dat ze iemand niet beperken
of de persoonlijke spontaniteit
beteugelen. Alleen relaties die
persoonlijke voldoening geven
worden gewaardeerd.

Binnen dit perspectief zal een
oprechte relatie met God als lastig
worden ervaren, omdat



gehoorzaamheid aan Zijn
voorschriften niet wordt ervaren als
iets dat ons bevrijdt van ons egoïsme.
Religie wordt alleen gewaardeerd in
de mate dat het vrede, rust en
welzijn geeft en geen serieuze
verplichtingen met zich meebrengt.
Een individualistische houding leidt
dus tot vormen van religiositeit met
weinig inhoud of institutionele
structuur, gekenmerkt door een
subjectief vertrouwen op gevoelens
die gemakkelijk veranderen
naargelang de persoonlijke
behoeften. De huidige trend naar een
aantal zeer “personaliseerbare”
oosterse religieuze praktijken is hier
één teken van.

Andere kenmerken van de
mentaliteit die momenteel de
westerse samenlevingen domineert
zijn de cultus van nieuwigheid en
vooruitgang, het verlangen om sterke
emoties met anderen te delen en de
dominante rol van technologie in de



manier waarop we werken, met
anderen omgaan en onze rust
nemen. Dit alles heeft zeker invloed
op de manier waarop mensen kijken
naar de transcendentale
werkelijkheid en naar de christelijke
God. Het is ook waar dat er veel
positiefs is. Westerse samenlevingen
hebben een lange periode van vrede
en materiële ontwikkeling gekend en
hebben geprobeerd om zoveel
mogelijk mensen te laten delen in
deze vooruitgang en een rol te laten
spelen in de samenleving. Er is veel
dat christelijk is in dit alles. Maar het
is ook duidelijk dat op dit moment
veel mensen terugschrikken voor het
onderwerp “God” en niet zelden
onverschilligheid of afwijzing tonen
wanneer het ter sprake komt.

In zo’n samenleving, die ongevoelig
is voor een transcendente
werkelijkheid, zullen christenen
alleen overtuigend zijn als ze in de
eerste plaats evangeliseren door



getuigenis van ieders eigen leven.
Getuigenis en woord: beide zijn
nodig, maar getuigenis heeft
voorrang. Menselijk geluk is
verbonden met liefde, en een
christen weet door het geloof dat er
geen liefde is die waarachtiger en
zuiverder is dan Gods liefde, getoond
door Christus aan het kruis en aan
ons meegedeeld in de eucharistie. De
enige manier om een samenleving
die God de rug heeft toegekeerd
ervan te overtuigen dat het de moeite
waard is om zich aan Hem toe te
wijden, is om anderen de
aanwezigheid van die liefde en dat
geluk in je eigen leven te laten zien.

“Niet alle vormen van bevrediging
hebben hetzelfde effect op ons:
sommige laten een positieve
nasmaak achter, die de ziel tot rust
kan brengen en ons actiever en
vrijgeviger maakt. Andere
daarentegen lijken, na de
aanvankelijke verrukking, de



verwachtingen die ze gewekt hadden
teleur te stellen en laten soms een
gevoel van bitterheid,
ontevredenheid of leegte achter.”[iv]
Het geluk van degenen die alleen
geloven in wat gezien en aangeraakt
kan worden, of die gedomineerd
worden door een utilitaire of
individualistische opvatting van het
leven, is vluchtig. Het “duurt zolang
het duurt” en moet vaak vernieuwd
worden. Het is vaak een geluk dat
mensen niet beter maakt. Zij die
Jezus van harte dienen leiden
daarentegen een ander soort leven
en hebben ook een ander soort
geluk: dieper, duurzamer, dat vrucht
voortbrengt bij henzelf en bij
anderen.

Het is de moeite waard om de
bekende woorden uit de Brief aan
Diognetus (V en VI) over het leven
van christenen in de wereld te
herlezen: “Christenen onderscheiden
zich niet van andere mensen door



land, taal of gewoonten die ze in acht
nemen. Maar doordat ze zowel
Griekse als barbaarse steden
bewonen, al naar gelang het lot van
elk van hen heeft bepaald, en de
gewoonten van de inboorlingen
volgen met betrekking tot kleding,
voedsel en de rest van hun gewone
gedrag, tonen ze ons hun
wonderbaarlijke en naar verluidt
opvallende levenswijze. Ze wonen in
hun eigen land, maar alleen als
reizigers. Als burgers delen ze in
alles met anderen en toch verdragen
ze alles alsof ze vreemdelingen zijn.
Elk vreemd land is voor hen als hun
geboorteland en elk geboorteland als
een land van vreemdelingen. Zij
huwen, zoals alle [anderen]; zij
verwekken kinderen, maar zij
vernietigen hun nageslacht niet. Zij
hebben een gemeenschappelijke
tafel, maar geen gemeenschappelijk
bed.



“Zij zijn in het vlees, maar zij leven
niet naar het vlees. Ze brengen hun
dagen op aarde door, maar ze zijn
burgers van de hemel. Zij
gehoorzamen de voorgeschreven
wetten en overtreffen tegelijkertijd
de wetten door hun leven. Ze hebben
alle mensen lief en worden door
iedereen vervolgd. Ze zijn onbekend
en worden veroordeeld; ze worden
ter dood gebracht en weer tot leven
gewekt. Ze zijn arm, maar maken
velen rijk; ze hebben gebrek aan
alles, maar zijn overvloedig in alles;
ze worden onteerd, maar worden
juist in hun ontering verheerlijkt. Er
wordt kwaad over hen gesproken,
maar toch worden ze
gerechtvaardigd; ze worden
beschimpt, maar geven toch hun
zegeningen; ze worden beledigd,
maar vergelden de belediging met
eer; ze doen goed, maar worden
gestraft als boosdoeners. Wanneer ze
gestraft worden, verheugen ze zich
alsof ze tot leven zijn gewekt; ze



worden door de Joden als
vreemdelingen aangevallen en door
de Grieken vervolgd; toch zijn
degenen die hen haten niet in staat
om een reden voor hun haat aan te
wijzen.

“Om alles in één zin samen te vatten
- wat de ziel is in het lichaam, dat zijn
christenen in de wereld.”[v]

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
27-49.

Paus Franciscus, “De menselijke
wortel van de ecologische crisis”,
Encycliek Laudato si.

Paus Benedictus XVI, “Het Jaar van
het Geloof. Het verlangen naar God”,
Audiëntie, 7 november 2012.

Paus Benedictus XVI, “Het Jaar van
het Geloof. De paden die leiden naar



de kennis van God”, Audiëntie, 14
november 2012.

[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, pp. 65-66.

[2] Albert Einstein, My Vision of the
World, Barcelona 2013.

[3] Pope Benedict XVI, Audience, 7
November 2012.

[4] Ibid.

Antonio Ducay

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/onderwerp-01-het-verlangen-
naar-god/ (12-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-01-het-verlangen-naar-god/
https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-01-het-verlangen-naar-god/
https://opusdei.org/nl/article/onderwerp-01-het-verlangen-naar-god/

	Thema 1: Het verlangen naar God
	1. Het verlangen naar God: de mens is in staat om God te kennen en lief te hebben; ons verlangen naar volledig geluk en ons verlangen naar Hem
	2. Rationele kennis van God
	3. Huidige houdingen van mensen en samenleving ten opzichte van het transcendente
	Basisbibliografie


