opusdei.org

Vrijheid en geweten
(IV): Met vrijheid
bouwen aan de
toekomst

De vrijheid is niet zomaar een
recht, ze roept de christenen op
tot het nemen van de eigen
verantwoordelijkheid om
oplossingen aan te dragen voor
de maatschappelijke problemen
van hun tijd en daarbij
rekening te houden met de
vrijheid van anderen.

15-9-2007



“Ik wil dat u een muiter bent, vrij van
alle banden, want ik wil —Christus wil-
dat wij kinderen van God zijn” [1]. De
heilige Jozefmaria heeft zich
onvermoeibaar ingezet en al zijn
gesprekspartners gestimuleerd om
zich met durf en
verantwoordelijkheid als vrije
mensen te gedragen, en om deze
vrijheid die Christus voor ons
gewonnen heeft, te verdedigen of op
te eisen, zonder te wachten tot ze ons
door anderen wordt gegund.

Dit is een van de belangrijke sleutels
om de grootsheid te begrijpen van
het gewone leven van iedere man en
vrouw die binnen dit kader elke dag
weer moet groeien in datgene wat de
kern vormt van zijn waardigheid: de
persoonlijke vrijheid van de
kinderen van God.

In zijn leven was de heilige
Jozefmaria tot zijn verdriet getuige
van verschillende culturele en



sociale omwentelingen die hebben
geleid tot een sterk verlies van de
eigen verantwoordelijkheid:
massaproductie, verschillende
vormen van verslaving, van
totalitarisme en dictatuur,
vertekeningen door het
klerikalisme... Hij reageerde met een
christelijke fijngevoeligheid op deze
aanvallen op de persoon en zijn
vrijheid, door op te komen voor de
waardigheid van iedere menselijke
persoon.

Een voorbeeld van zijn moed bij de
verdediging van de vrijheid van alle
mannen en alle vrouwen, van de
christenen en van zijn kinderen in
het Opus Dej, is te vinden in zijn
artikel “De rijkdommen van het
geloof”, verschenen in een
Madrileense krant van 1969.

Het was de heilige Jozefmaria
gegeven om, net zoals wij allen, te
leven in een paradoxale culturele



situatie waarbij een sterke
gewaarwording van de vrijheid zich
voegde bij het besef dat deze vrijheid
vaak slecht afliep. Dit onder andere
omdat men de vrijheid eenzijdig
interpreteerde als zomaar een
keuzemogelijkheid, los van de
volmaaktheid waartoe de persoon
geroepen is.

We merken ook dat veel van onze
tijdgenoten als het ware afstand
doen van de persoonlijke vrijheid, als
het gaat om de opbouw van de
maatschappij; het is een soort
ontkenning van de eigen
persoonlijkheid, waardoor het
gebruik van de vrijheid bijna
onbewust overgedragen wordt aan
andere instanties.

Het komt vaak voor dat de staat zelf
voorziet in alle behoeften van de
burgers en hierdoor eigenlijk hun
verantwoordelijke vrijheid in slaap
sust. Veel medemensen —die ruime



keuzemogelijkheden krijgen in
ondergeschikte zaken- zijn
nauwelijks vrij, omdat ze niet langer
meer willen denken of omdat met
hun recht op juiste informatie de
vloer is aangeveegd door allerlei
ongrijpbare mechanismen.
Geconfronteerd met de invloed van
bepaalde machtsstructuren, van
marketing- en
communicatietechnieken, vervallen
mensen in de anonimiteit. Ze trekken
zich onbewust terug in het private
domein, en hebben hun waardigheid
prijsgegeven van actieve
medeburgers in de opbouw van de
maatschappij, in de wereld van de
arbeid, in de menselijke vooruitgang.

Door zijn onderricht helpt de heilige
Jozefmaria om zich te beschermen
tegen deze verleiding om de vrijheid
en de verantwoordelijkheid prijs te
geven, en hij geeft aan het werk en
het gezinsleven een nieuwe
dimensie.



Voor de stichter van het Opus Dei is
de vrijheid, in haar eerste en
volledige betekenis, een vrijheid in
de ogen van God en ten dienste van
God, en daarom is ze nauw
verbonden met Zijn scheppend werk.
Dit werk van God moet tot
ontwikkeling komen dank zij de
mens, die gemaakt is naar Zijn beeld
en gelijkenis. De
verantwoordelijkheid is
onlosmakelijk verbonden met de
vrijheid, en de persoonlijke
verantwoordelijkheid gaat met name
verloren door de anonimiteit die
eigen is aan massale ontwikkelingen.
Er blijven slechts individuen over die
ontdaan zijn van hun fundamentele
persoonlijke waardigheid.

De heilige Jozefmaria zette zich in
om de mensen te bevrijden uit de
anonieme massa, samengesteld uit
individuen die leven in eenzaamheid
en los van elkaar, en geen
waarachtige menselijke omgang



meer hebben met God en hun
medemensen.

Als meester in het geestelijke leven
wilde hij vrije personen vormen,
kinderen van God die strijden om bij
Christus te zijn op het kruis en
proberen om aan de vrije overgave,
en de zelfontlediging van God te
beantwoorden met de vrije overgave
van zichzelf. Als vrijheid en
verantwoordelijkheid hand in hand
gaan, zijn ze voor elkaar een
stimulans voor de persoonlijke
ontwikkeling. Zodra één van beiden
ontbreekt, ontstaat een verlies van
menselijkheid.

Als hij sprak over persoonlijke
vrijheid, dan moedigde de heilige
Jozefmaria de christenen aan om
samen met andere burgers actief
deel te nemen in de meest
uiteenlopende verenigingen,
vakbonden, politieke partijen en om
te proberen invloed uit te oefenen op



de menselijke beslissingen waar het
heden en de toekomst van de
maatschappij van athangen.

Hij heeft het vaak in deze betekenis
uitgedrukt: “Gebruik je vrijheid om,
met je aanleg en kwaliteiten, actief
deel te nemen aan wat waardevolle
openbare of particuliere instellingen
van je land doen. Laat je daarbij door
je christelijk
verantwoordelijkheidsgevoel leiden.
Deze organisaties zijn nooit zonder
betekenis voor het tijdelijk of eeuwig
welzijn van de mensen.” [2].

De grote uitdagingen van de
geschiedenis moeten voor de
christenen aanzetten om een
verantwoordelijkheidsgevoel uit te
dragen dat eigen is mensen die zich
geidentificeerd weten met Christus
op het kruis, die mensen te verlost en
bevrijdt uit de verslavingen. “Wij
kinderen van God, met dezelfde
burgerrechten als ieder ander, moeten



‘zonder vrees’ deelnemen aan al het
zinvolle en eerlijke wat mensen doen
en organiseren, om Christus ook daar
aanwezig te stellen. De Heer zal ieder
van ons rekenschap vragen als we
onze vrijheid, uit nalatigheid of
gemakzucht, niet hebben willen
gebruiken om invloed te hebben op de
activiteiten en beslissingen die het
heden en de toekomst van de
maatschappij bepalen.” [3]

Zijn inzicht in het belang van de
vrijheid voor het menselijke en
christelijke bestaan, deed hem
heldhaftig opkomen voor de
billijkheid van een verscheidenheid
aan meningen op professioneel
gebied, in de wereld van de politieke,
sociale, economische, culturele,
theologische, filosofische of artistieke
ideeén.

De heilige Jozefmaria is altijd een
voorstander geweest van een gezond
en legitiem pluralisme, eigen aan een



lekenmentaliteit, want een van de
fundamentele eigenschappen van
deze geest is de vrijheid. En hij stelde
deze opvatting van de vrijheid
tegenover het klerikalisme en het
secularisme, die noch de juiste
autonomie van de tijdelijke zaken
respecteren, noch de natuur en de
wetten die God voorzien had voor
zijn schepselen. “Als je echt de grote
waarde van de vrijheid begrepen hebt
en met heel je hart houdt van deze
goddelijke gave voor de ziel, dan heb
je ook het pluralisme lief dat een
legitiem gevolg is van de persoonlijke
vrijheid.” [4]

Op dit gebied heeft de heilige
Jozefmaria tegen de stroom in
moeten varen. Hij nam het initiatief
om mogelijkheden van de vrijheid te
ontwikkelen, die hij grondvestte op
hun theologische fundament, en
verdedigde met kracht de vrijheid als
een essentiéle eigenschap van de
levenswijze van gewone gelovigen.



Hieruit moet men niet afleiden dat
priesters of religieuzen niet vrij
zouden zijn. Hij wilde eerder
benadrukken dat het werk van de
gewone gelovigen, als christenen
midden in de wereld, geleid moet
worden door de vrijheid, en dat hier
natuurlijk sprake is van de
christelijke vrijheid, in het licht van
de waarheden van het geloof, en
voornamelijk van de Waarheid die
Christus zelf is.

Hij formuleerde dit zeer duidelijjk:
“Er is geen dogma in tijdelijke
zaken.” [5] Hiermee wilde hij geen
‘christelijk liberalisme’ voorstaan,
dat de wereldlijke —politieke,
wetenschappelijke, kunstzinnige...—
activiteiten zou scheiden van het
geloof, dat dan gereduceerd zou
worden tot een leven van vrome
oefeningen en theologische studie.
Niets zou tegenstrijdiger zijn met zijn
gedachtegang.



Hij heeft altijd een aspect van de
boodschap van de heiliging van het
werk en de gewone dagelijkse
bezigheden met klem bevestigd: het
christelijke geloof moet alle tijdelijke
problemen begrijpelijk maken en de
christen mag niet ophouden christen
te zijn wanneer hij parlementariér is,
arts, architect of huisvrouw, want hij
moet zijn gezin heiligen, zijn werk en
de wereld, om ze naar Christus te
brengen (hier komt zijn
grondgedachte van de eenheid van
leven ter sprake). Hij moet dit echter
niet doen zoals integristen of
fundamentalisten dat doen, maar in
vrijheid. Hij moet vermijden dat hij
voor zijn persoonlijke opties in het
licht van het geloof, al zijn ze nog zo
edel en juist, zich op enige wijze van
de Kerk bedient.

Het is bekend dat de heilige
Jozefmaria de vrijheid van de leden
van het Opus Dei heeft verdedigd; hij
gaf vaak als voorbeeld hoe in de



Prelatuur iedereen denkt en handelt
zoals hij zelf wil in alles wat geen
geloofskwestie is; hij voegde er zelfs
aan toe dat het pluralisme een uiting
is van goede geest [6].

Juist daarom was de aanwezigheid
van verschillende politieke
opvattingen onder de leden van het
Opus Dei voor hem een zeer goed
teken, en hij benadrukte met klem
dat er binnen het Opus Dei geen
plaats is voor leden die dogma’s
willen opleggen in tijdelijke zaken.

De aanspraak om het christelijke
geloof te verbinden met één concrete
oplossing op het tijdelijke vlak, zelfs
al is ze uitstekend en vloeit ze over
van goede bedoelingen, zou een
vorm zijn van klerikalisme. Een
klerikalisme dat hij met nadruk
bestempelde als dwingelandij, die de
persoonlijke vrijheid ondermijnt: een
houding die onverenighaar is met de



christelijke seculariteit, onscheidbaar
van de vrijheid.

Zijn liefde voor de vrijheid bracht
hem ertoe moeite te doen om elke
gelovige een zeer diepgaande
vorming te bieden —ook op
theologische vlak- om hem in staat te
stellen zich daarna zelf in alle
vrijheid te ontwikkelen in de
heiliging van zijn werk en in zijn
apostolische activiteiten, zonder te
wachten op een oproep. Op dit punt,
zoals op vele andere, deed hij
onopvallend veel baanbrekend werk.

Het is in strijd met de menselijke
waardigheid om absolute waarheden
te willen instellen in zaken die
iedereen noodzakelijkerwijze vanuit
zijn eigen oogpunt moet overwegen,
volgens zijn eigen belangen, zijn
culturele voorkeuren en zijn
persoonlijke ervaring [7]. Deze
omstandigheid wordt soms —terecht-
ervaren als een uiting van de



menselijke begrensdheid. Toch wordt
dit hier eerder naar voren gebracht
als een onderdeel van de menselijke
waardigheid. De heilige Jozefmaria
legt nu het accent op de waardigheid
van de mens in de intellectuele
rijkdom die zijn inzichten inspireert:
daarom leidt de pretentie om
‘absolute waarheden’ in dergelijke
aangelegenheden vast te stellen, tot
een verarming, een wantrouwen ten
opzichte van de inbreng van anderen
in de waarheid, en dat staat in
tegenstelling tot de menselijke
waardigheid.

Hij aarzelt dan ook niet te bevestigen
dat, in bepaalde gevallen, meerdere
oplossingen mogelijk zijn en dat die
zelfs met elkaar verenigbaar zijn. De
heilige Jozefmaria zei dat iedereen
zijn eigen mening moet hebben in de
tijdelijke zaken, een mening die niet
noodzakelijk voor iedereen gelijk zal
zijn. Talloze standpunten kunnen
inderdaad ook beschouwd worden



als goede en edelmoedige
oplossingen, en waardering
verdienen van iedereen.

Het is mogelijk dat men zich vergist,
zel hij, maar het is ook mogelijk om
gelijk te hebben als anderen ook
gelijk hebben. Een voorwerp dat ‘hol’
is voor de één, kan ‘bol’ zijn voor
degenen die het vanuit een ander
perspectief bekijken.

Het is goed om te bedenken dat de
heilige Jozefmaria de vrijheid
beschouwt in haar diepzinnigste
betekenis, vanuit het perspectief
waaruit de Heilige Geest hem het
kindschap Gods heeft laten ervaren
en in zekere zin begrijpen. Kind van
God zijn, betekent een vrije persoon
zijn.

De vrijheid van de kinderen van God
is de vrucht van de zelfontlediging
van het Woord. Op het Kruis bewijst
Christus, op een sublieme manier en
een met volledige vrijheid, zijn



oneindige liefde voor de wil van de
Vader en zijn verlangen om alle
mensen te verlossen door zijn Lijden
en zijn Dood. Daar vindt de
overwinning van de verrijzenis
plaats. De beweging van Liefde
tussen de drie goddelijke personen is
op zijn hoogtepunt in de Passie. De
christenen lessen hun dorst aan deze
liefde en moeten zich met deze liefde
vereenzelvigen.

“Als het uur aanbreekt dat door God
is vastgesteld om de mensheid vrij te
kopen van de slavernij van de zonde,
zien we Jezus Christus op Getsemane.
Hij lijdt smartelijk, tot bloedzwetens
toe (vgl. Lc 22, 44). Hij neemt
vrijwillig en edelmoedig het lijden op
zich dat de Vader van hem vraagt.”

[8].

Deze vrijwillige en edelmoedige
offergave is de uiting van een zeer
verheven verlangen om de hele
mensheid te dienen. Dit is de manier



waarop Christus voor ons de vrijheid
heeft verkregen.

[1] Vrienden van God, nr. 38.
[2] De Smidse, nr. 717.
[3] Ibid, nr. 715.

[4] Gesprekken met Mgr. Escrivd, nr.
98.

[5] Artikel Las riquezas de la fe
[Rijkdom van het geloof], verschenen
in ABC, Madrid, 2 november 1969.

[6] Gesprekken met Mgr. Escriva, nr.
98.

[7] Artikel Las riquezas de la fe
[Rijkdom van het geloof], verschenen
in ABC, Madrid, 2 november 1969.

[8] Vrienden van God, nr. 25.




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/met-vrijheid-bouwen-aan-de-
toekomst/ (17-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/met-vrijheid-bouwen-aan-de-toekomst/
https://opusdei.org/nl/article/met-vrijheid-bouwen-aan-de-toekomst/
https://opusdei.org/nl/article/met-vrijheid-bouwen-aan-de-toekomst/

	Vrijheid en geweten (IV): Met vrijheid bouwen aan de toekomst

