opusdei.org

Leren om te
vergeven

Vergeving begint wanneer een
persoon allerlei
wraakgevoelens verwerpt,
dankzij een nieuwe innerlijke
kracht... Hieronder treft u een
tekst van Jutta Burggraf, een
Duitse theologe die in 2010
overleed. Zij hield deze lezing
tijdens een congres over
Opvoeding en Gezin in Madrid
in het kader van het belang van
vergiffenis in een
multiculturele maatschappij.



10-6-2018

PDF: Leren om te vergeven

Wanneer iemand in een volle bus op
onze tenen gaat staan en ons op een
beminnelijke manier sorry zegt, dan
hebben wij, gewoonlijk, geen grote
moeilijkheden om dat met een
glimlach te aanvaarden, ook al doet
onze voet pijn. Wij zijn ons ervan
bewust dat die ander dat niet met
opzet heeft gedaan, maar uit
onachtzaamheid of door de
zwaartekracht. Die persoon is niet
voor zijn daad verantwoordelijk. Er
is gewoon geen reden om vergiffenis
te schenken in de eigenlijke zin van
het woord: vergiffenis heeft te
maken met een kwaad dat iemand
ons vrijwillig heeft aangedaan.[1]

Een overweging vooraf


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/leren%20om%20te%20vergeven%20nl%20ev-Burggraf%20201820180610-201359.pdf

Wanneer we over de echte
vergiffenis praten, bewegen wij ons
op een veel intiemer gebied. Het gaat
niet om een voet waarop uit
onoplettendheid is getrapt, maar om
een wond in het menselijk hart,
vrijwillig door een ander
veroorzaakt. Wij allen lijden van tijd
tot tijd onder onrechtvaardigheden,
vernederingen en afwijzingen.
Sommigen moeten dagelijks
kwellingen ondergaan, niet alleen in
een gevangeniscel, maar ook op het
werk of in het eigen gezin. Het is
waar dat niemand ons zozeer kan
kwetsen als degenen die van ons
zouden moeten houden. “De enige
smart die meer kapotmaakt dan ijzer
is de onrechtvaardigheid die van
onze familieleden komt”.

Er is niet alleen de pijnlijke breuk in
de menselijke relaties. Er zijn veel
verschillende vormen van ontrouw
en corruptie. De liefde kan verkoelen
door de dagelijkse slijtage, ze kan



door gebrek aan aandacht en door
stress stilletjes verdwijnen. Zelfs
echtparen die ogenschijnlijk heel
verenigd zijn, kunnen onder
“innerlijke scheidingen” lijden: ze
leven in het uiterlijke samen zonder
innerlijk, in de geest en in hun hart,
verenigd te zijn; ze leven samen door
elkaar te verdragen.

Het is mogelijk op verschillende
manieren te reageren op de wonden
die wij in de omgang met de anderen
kunnen ontvangen. We kunnen
degenen die ons hebben geslagen
terugslaan, of kwaadspreken over
degenen die kwaad hebben
gesproken van ons. Het is jammer
onze energie te verspillen met kwade
buien, argwaan, wrok of wanhoop.
En misschien is het nog triester
wanneer iemand zich om niet nog
méér te lijden verhardt. Alleen uit de
vergiffenis ontstaat nieuw leven.



De vergiffenis bestaat erin afstand te
doen van de wraak en ondanks alles
het beste te willen voor de ander. De
christelijke traditie biedt ons
indrukwekkende getuigenissen van
deze houding. We hebben niet alleen
het beroemde voorbeeld van de
heilige Stephanus, de eerste
martelaar, die stierf terwijl hij voor
degenen die hem stenigden aan het
bidden was. Ook in onze dagen zijn
er veel voorbeelden. In 1994 is er in
Algerije een trappist, Christian
genaamd, vermoord, samen met
andere monniken die ondanks het
feit dat hun klooster in een gevaarlijk
gebied lag daar toch bleven.
Christian liet een brief aan zijn
familie na om na zijn dood te lezen.
Daarin bedankte hij allen die hij had
gekend en hijj zei: “In deze dank sluit
ik natuurlijk jullie, vrienden van
gisteren en vandaag in... En ook jou,
vriend van het laatste uur, die niet
geweten zult hebben wat je deed.
Jawel, ook voor jou schrijf ik deze



dank en dit vaarwel van aangezicht
tot aangezicht met jou. Moge het ons
gegeven worden elkaar terug te zien,
gelukkige “goede moordenaars” in
het paradijs, als het God onze Vader
behaagt.”[2]

Misschien denken we dat dit
grensgevallen zijn, gereserveerd
voor een paar helden; het zijn mooie
idealen, meer om te bewonderen dan
om na te volgen, die heel ver
verwijderd zijn van onze
persoonlijke ervaringen. Kan een
moeder ooit de moordenaar van
haar kind vergeven? Kunnen wij
tenminste iemand vergeven die ons
tegenover anderen helemaal
belachelijk heeft gemaakt, die ons
onze vrijheid of waardigheid heeft
ontnomen, die ons bedrogen of
belasterd heeft, of iets dat voor ons
heel belangrijk was kapot heeft
gemaakt? Dit zijn een paar van de
situaties van het gewone leven



waarin het goed is ons dit af te
vragen.

I. Wat betekent ‘te vergeven’?

Wat is vergiffenis? Wat doe ik
wanneer ik tegen iemand zeg “ik
vergeef je”? Het is duidelijk dat ik
reageer op een kwaad dat iemand
mij heeft aangedaan. Ik handel
bovendien vrij. Ik vergeet niet
gewoon de onrechtvaardigheid,
maar ik verwerp de wraak en wrok,
en ik ben bereid mijn aanvaller te
zien als een persoon met wie ik
medelijden moet hebben. Laten we
deze verschillende elementen wat
uitgebreider beschouwen.

1. Reageren op een kwaad

Op de eerste plaats moet het
werkelijk om een kwaad gaan in het
geheel van mijn leven. Als een
chirurg een arm bij me weghaalt die
gevaarlijk geinfecteerd is, kan ik pijn
voelen en droefheid, zelfs kan ik



razend worden op die arts. Maar ik
hoef hem niets te vergeven, want hij
heeft me een grote weldaad
bewezen: hij heeft me het leven
gered. Soortgelijke situaties kunnen
zich in de opvoeding voordoen. Niet
alles wat een kind slecht kan
schijnen is schadelijk voor hem,
integendeel zelfs. Goede ouders
geven hun kinderen niet in alle
grillen waar ze om vragen toe. Ze
vormen hen in de sterkte. Een
onderwijzeres heeft me in een
bepaalde gelegenheid gezegd: “Het
maakt me niet uit wat mijn
leerlingen vandaag van mij denken.
Het belangrijke is wat ze over dertig
jaar denken.” De vergiffenis heeft
alleen maar zin wanneer iemand
objectief door een ander is
benadeeld.

Van de anderen kant bestaat
vergeven er op geen enkele manier
in deze schade niet te willen zien,
hem mooier te kleuren dan hij is of



weg te stoppen. Sommigen stappen
over de beledigingen waarmee hun
collega’s of echtgenoten ze
behandelen heen, omdat ze trachten
ieder conflict uit de weg te gaan, kost
wat kost de vrede te zoeken en
omdat ze het willen doen voorkomen
dat ze voortdurend in een
harmonieuze omgeving leven. Het
lijkt alsof niets hun wat uitmaakt.
“Het maakt niet uit” als de anderen
hun niet de waarheid zeggen; “het
maakt niet uit” wanneer men ze
louter als een object behandelt om
egoistische doeleinden te bereiken;
ook bedrog of overspel “maakt niet
uit”. Deze houding is gevaarlijk, want
ze kan leiden tot een volledige
blindheid voor waarden. De
verontwaardiging en zelfs de woede
zijn normale reacties en zelfs in
bepaalde gevallen noodzakelijk. Wie
vergeeft sluit niet zijn ogen voor het
kwaad; hij ontkent niet dat er
objectief een belediging bestaat. Als



hij het zou ontkennen, zou hij niet te
vergeven hebben.[3]

Als iemand eraan gewend raakt over
alles te zwijgen, kan hij misschien
gedurende een tijd een
ogenschijnlijke vrede genieten; maar
tenslotte zal hij daar een heel hoge
prijs voor betalen, want hij doet
afstand van de vrijheid zichzelf te
zijn. Hij verbergt en begraaft zijn
frustraties in het diepst van zijn hart,
achter een dikke muur die hij als
zelfbescherming optrekt. En zelfs
beseft hij zijn gebrek aan
authenticiteit niet. Het is normaal
dat een onrechtvaardigheid ons pijn
doet en een wond achterlaat. Als we
die niet willen zien, kunnen we haar
niet genezen. Dan zijn we
voortdurend aan het vluchten voor
onze eigen intimiteit, dat wil zeggen,
voor onszelf, en het verdriet
ondermijnt ons langzaam maar
zeker. Sommigen maken een reis om
de wereld, anderen verhuizen naar



een andere stad. Maar ze kunnen het
lijden niet ontvluchten. Iedere
ontkende smart komt door de
achterdeur weer naar binnen en
blijft lange tijd als een traumatische
ervaring die de oorzaak kan zijn van
duurzame wonden. Een verborgen
smart kan in bepaalde gevallen ertoe
leiden dat iemand bitter wordt,
obsessief, angstig, nerveus of
ongevoelig, of dat hij vriendschap
weigert of nachtmerries heeft.
Zonder dat men het wil, verschijnen
vroeg of laat de herinneringen weer.
Tenslotte beseffen velen dat het
misschien beter zou zijn geweest
direct en bewust de ervaring van
verdriet aan te gaan. De sleutel om
de innerlijke vrede te verwerven is
het op de juiste manier aanpakken
van een lijden.

2. In vrijheid handelen

De daad van het vergeven is een vrije
handeling. Het is de enige reactie die



niet gewoon reageert volgens het
bekende beginsel “0oog om oog, tand
om tand”.[4] Haat roept geweld op en
het geweld rechtvaardigt de haat.
Wanneer ik vergeef, maak ik een
eind aan deze vicieuze cirkel; ik
verhinder dat op de ene reactie de
andere weer volgt. Zo bevrijd ik de
ander, die dan niet meer
onderworpen is aan die
kettingreactie. Maar op de eerste
plaats bevrijd ik mijzelf. Ik ben
bereid me te ontdoen van de boeien
van kwaadheid en wrok. Ik ben niet
op een automatische manier aan het
“re-ageren”, maar ik maak een nieuw
begin, ook voor mijzelf.

De beledigingen te boven komen is
een uiterst belangrijke taak, want de
haat en de wraak vergiftigen het
leven. De filosoof Max Scheler
beweert dat een haatdragend mens
zichzelf vergiftigt.[S] De ander heeft
hem gewond: verder komt hij niet.
Hierin sluit hij zich op, installeert hij



zich en kapselt hij zichzelf in. Hij
blijft steken in het verleden. Met het
herhalen en nog eens herhalen van
dezelfde gebeurtenis voedt hij zijn
wrok. Op deze manier ruineert hij
zijn leven.

De wrokgevoelens maken dat de
wonden in ons binnenste
geinfecteerd raken en hun lastige en
verwoestende invloed uitoefenen
door een soort algeheel onbehagen
en gevoel van onbevredigdheid te
scheppen. Als gevolg daarvan steekt
iemand niet lekker in zijn vel. Maar
als hij zich niet prettig voelt met
zichzelf, dan voelt hij zich op geen
enkele plaats lekker. De bittere
herinneringen kunnen de kwaadheid
en droefheid steeds opnieuw doen
opkomen en kunnen tot depressies
leiden. Een Chinees refrein zegt: “Hij
die wraak zoekt, moet twee
grafkuilen graven”.



In zijn boek “Mijn eerste blanke
vriendin” beschrijft een Noord-
Amerikaanse kleurling die
journaliste is hoe de onderdrukking
waaronder haar volk in de V.S. had
geleden, er haar in haar jeugd toe
bracht de blanken te haten, “omdat
ze hebben gelyncht en gelogen, ze
hebben ons gevangen genomen,
vergiftigd en uitgeroeid”.[6] De
schrijfster bekent dat ze, na enige
tijd, ertoe kwam te erkennen dat
haar haat, hoe begrijpelijk die ook
mocht zijn, haar identiteit en
waardigheid aan het verwoesten
was. Hij maakte haar bijvoorbeeld
blind voor de tekens van
vriendschap die een blank meisje
haar op school gaf. Beetje bij beetje
ontdekte zij dat zij, in plaats van te
wachten totdat de blanken haar
vergiffenis zouden vragen voor hun
onrechtvaardigheden, voor haar
eigen haat vergiffenis moest vragen
en voor het feit dat zij niet in staat
was een blanke als een persoon te



beschouwen, en niet als iemand die
tot een ras van onderdrukkers
behoort. Ze vond de vijand in haar
eigen binnenste, gevormd door de
vooroordelen en wrokgevoelens die
het haar onmogelijk maakten
gelukkig te zijn.

Niet geheelde wonden kunnen onze
vrijheid enorm beperken. Ze kunnen
de oorsprong zijn van reacties die
totaal buiten proportie en veel te
heftig zijn en die onszelf verrassen.
[emand die gewond is, verwondt de
anderen. En omdat die vaak zijn hart
achter een pantser verbergt, kan hij
heel nobel lijken. Maar dat is in
werkelijkheid niet zo. Hij wil zich
alleen maar verdedigen. Hij lijkt
hard, maar is onzeker; hij wordt
gekweld door slechte ervaringen.

We moeten onze wonden ontdekken
om ze schoon te kunnen maken en te
genezen. Een eerste stap om
vergiffenis mogelijk te maken is het



orde op zaken stellen in het eigen
innerlijk. Maar deze stap is vreselijk
moeilijk en soms lukt het ons niet
hem te zetten. We kunnen afzien van
wraak nemen, maar niet van
verdriet voelen. Hier is duidelijk te
zien dat vergeven geen gevoel is, al is
het nauw verbonden met het ervaren
van gevoelens. Vergeven is een daad
van de wil die niet beperkt is tot onze
psychische toestand.[7] Men kan
huilend vergeven.

Wanneer iemand deze bij uitstek
vrije daad heeft gesteld, verliest het
lijden gewoonlijk zijn bitterheid en
het kan zijn dat het met de tijd
verdwijnt. “De wonden veranderen
in parels”, zegt de heilige Hildegard
van Bingen.

3. Aan het verleden denken

Het is een natuurwet dat de tijd
sommige wonden “heelt”. Hij geneest
ze niet echt, maar hij maakt dat wij
ze vergeten. Sommigen spreken van



het “uitgeput raken van onze
gevoelens”.[8] Er zal een moment
komen waarop iemand niet meer
kan huilen, noch zich nog langer
gekwetst voelen. Dat is geen teken
dat die persoon zijn aanvaller heeft
vergeven, maar dat hij een bepaalde
“zin om te leven” heeft. Een bepaalde
psychische toestand —hoe intens
0ok— kan gewoonlijjk niet
veranderen in een blijvende
toestand. Op deze toestand volgt een
langzaam proces van onthechting,
want het leven gaat door. Wij
kunnen niet altijd daarin, gehecht
aan het verleden, blijven steken door
de opgelopen verwonding in ons te
laten voortduren. Als we in het
verdriet blijven steken, blokkeren we
het ritme van de natuur.

Ons geheugen kan een broedplaats
van frustraties zijn. Het vermogen
zich daarvan los te maken en te
vergeten is dus belangrijk voor de
mens, maar heeft niets te maken met



de instelling om te vergeven. Een
vergevende houding is niet gewoon
“streep eronder en opnieuw
beginnen”. Hij vereist het erkennen
van de waarheid van de belediging
en van de rechtvaardigheid. Deze
waarheid wil nog wel eens
gecamoufleerd of veranderd worden.
Het kwaad moet erkend worden en
zo mogelijk hersteld.

Wat nodig is, is “het geheugen
zuiveren”. Een gezond geheugen kan
een leerschool van leven worden. Als
ik in vrede met mijn verleden leef,
kan ik een heleboel leren van de
gebeurtenissen die ik heb beleefd. Ik
herinner me de
onrechtvaardigheden van het
verleden opdat ze niet herhaald
worden en ik herinner ze me als al
vergeven.

4. Afzien van het nemen van wraak

Omdat vergiffenis schenken een
uiting is van onze vrijheid, is het ook



mogelijk de andere dit geschenk te
weigeren. De Jood Simon Wiesenthal
vertelt in een van zijn boeken over
zijn ervaringen in de
concentratiekampen tijdens de
Tweede Wereldoorlog. Op een dag
kwam er een verpleegster naar hem
toe en vroeg hem haar te volgen. Ze
bracht hem naar een vertrek waar
zich een jonge officier van de SS
bevond die op sterven lag. Deze
officier vertelde aan de Joodse
gevangene zijn leven: hij sprak over
zijn familie, zijn opleiding en hoe hij
ertoe was gekomen medewerker van
Hitler te worden. Hij ging vooral
gebukt onder een misdaad waaraan
hij had meegedaan: bij een zekere
gelegenheid hadden de soldaten die
onder zijn bevel stonden 300 Joden
in een huis opgesloten en dat huis in
brand gestoken. Ze waren allemaal
doodgegaan. “Ik weet dat het
vreselijk is —zei die officier—.
Tijdens de lange nachten waarin ik
op mijn dood lig te wachten voel ik



de dringende behoefte met een Jood
hierover te praten en hem uit het
diepst van mijn hart vergiffenis te
vragen.” Wiesenthal besluit zijn
relaas met de woorden: “Opeens
begreep ik het, en zonder ook maar
een enkel woord te zeggen ging ik de
kamer uit”.[9] Een andere Jood voegt
eraan toe: “Nee, ik heb niemand van
de schuldigen vergeven en ik ben nu
niet en nooit bereid om er een te
vergeven.”[10]

Vergeven houdt in af te zien van
wraak en haat. Van de andere kant
bestaan er personen die zich nooit
gekwetst voelen. Niet omdat ze het
kwade niet willen zien en het
verdriet onderdrukken, maar juist
integendeel: ze merken de
onrechtvaardigheden objectief op,
met de grootste helderheid, maar ze
laten zich er niet door storen. “Ook al
doden ze ons, ze kunnen ons geen
enkel kwaad doen”, is een van hun
leuzen.[11] Zij hebben een ijzeren



zelfbeheersing verworden, en ze
lijken een ironie die voor alles
ongevoelig is te bezitten. Zij voelen
zich boven de andere mensen
verheven en houden innerlijk zo’n
grote afstand tot dezen dat niemand
hun hart kan raken. Omdat ze door
niets worden geraakt, nemen zij hun
onderdrukkers niets kwalijk. Wat
kan het de maan schelen dat er een
hond tegen hem blaft? Het is de
houding van de stoicijnen en
misschien ook van sommige
Aziatische “goeroes” die in hun
“grootmoedigheid” helemaal voor
zichzelf leven. Ze verwaardigen zich
zelfs niet degenen die zij zonder
enige moeite “vergeven” te bekijken.
Zij merken niet eens het bestaan van
zo’n “luis”.

Het probleem bestaat er in dat er in
dit geval geen enkele
interpersoonlijke relatie is. Ze willen
niet lijden en doen daarom afstand
van de liefde. Een persoon die



bemint maakt zichzelf altijd klein en
kwetsbaar. Hij staat dicht bij de
anderen. Het is menselijker veel te
beminnen en te lijden in de loop van
het leven, dan een afstandelijke en
boven anderen verheven houding
aan te nemen. Wanneer iemand
nooit wordt gekwetst door een
handeling van een ander is
vergiffenis overbodig. Dan is er geen
belediging en geen beledigde.

6. De boosdoener in zijn
persoonlijke waardigheid willen
zien

De vergiffenis begint wanneer
iemand dankzij een nieuwe kracht
ieder soort wraak verwerpt. Hij
spreekt niet over de anderen vanuit
zijn pijnlijke ervaringen, vermijdt ze
te oordelen en te kleineren, en is
bereid met een open hart naar ze te
luisteren.

Het geheim bestaat erin de
boosdoener niet te identificeren met



zijn daad.[12] Ieder menselijk wezen
is groter dan zijn schuld. Een
welsprekend voorbeeld geeft ons
Albert Camus, die zich in een
openlijke brief tot de nazi’s richt en
over de misdaden die in Frankrijk
zijn begaan spreekt: “En ondanks u,
zal ik ze mensen blijven noemen...
Wij spannen ons in, in u te
respecteren wat u niet in de anderen
hebt gerespecteerd.”[13] leder mens
is meer dan zijn ergste vergissingen.

Een anekdote die van een generaal
uit de 19° eeuw wordt vertelt geeft te
denken. Toen deze op zijn sterfbed
lag vroeg een priester hem of hij zijn
vijanden wilde vergeven. “Dat is niet
mogelijk —antwoordde de
generaal—, ik heb ze allemaal laten
executeren”.[14]

De vergiffenis waar we hier over
spreken bestaat er niet in niet te
straffen, maar is bovenal een
innerlijke houding. Het betekent in



vrede te leven met de herinneringen
en niet de hoogachting voor wie dan
ook te verliezen. Ook een overledene
kan in zijn persoonlijke waardigheid
worden beschouwd. Niemand is
totaal verdorven; in iedereen
schittert een licht.

Als wij vergeven zeggen wij tegen
iemand: “Nee, jij bent niet zo. Ik weet
wie je bent! In werkelijkheid ben jjj
veel beter.” Wij willen al het
mogelijke goed voor die ander, zijn
volledige ontwikkeling, zijn diepste
geluk, en wij spannen ons in om dat
oprecht vanuit het diepst van ons
hart te willen.

II. Welke gesteltenissen brengen
ons ertoe te vergeven?

Na in grote lijnen uiteengezet te
hebben waarin de vergiffenis
bestaat, gaan we een paar houdingen
beschouwen die ons in de gesteltenis
brengen deze daad, die onszelf en



ook de anderen bevrijdt, klaar te
spelen.

1. Liefde

Vergeven is intens beminnen. Het
Latijnse werkwoord per-donare
drukt het heel helder uit: het
voorvoegsel ‘per’ maakt het
werkwoord ‘donare’ waar het voor
staat intenser. Het betekent
overvloedig geven, zichzelf tot het
uiterste overleveren. De dichter
Werner Bergengruen heeft gezegd
dat de liefde wordt bewezen door de
trouw en wordt voltooid door de
vergeving.

Wanneer iemand ons echter ernstig
heeft beledigd is de liefde nauwelijks
mogelijk. Als eerste stap is het dan
nodig op de een of andere manier
afstand te nemen van de boosdoener,
al was het maar innerlijk. Zolang het
mes in de wond steekt zal de wond
nooit dichtgroeien. Het mes moet
worden teruggetrokken, er moet



afstand van de andere genomen
worden, want alleen dan kunnen wij
zijn gezicht zien. Een zekere
onthechting is voorwaarde om van
ganser harte te kunnen vergeven en
de ander de liefde die hij nodig heeft
te kunnen geven.

Iemand kan alleen leven en zich op
een gezonde manier ontwikkelen
wanneer hij zo als hij is geaccepteerd
wordt, wanneer iemand echt van
hem houdt en hem zegt: ”Het is goed
dat jij bestaat”.[15] We moeten niet
slechts “er zijn” op aarde, maar we
hebben bevestiging in ons zijn nodig
om ons in de wereld thuis te voelen
en om een zeker gevoel van
eigenwaarde te kunnen verwerven
en in staat te zijn vriendschappelijk
met anderen om te gaan. Men heeft
gezegd dat in deze zin de liefde het
scheppingswerk voortzet en
vervolmaakt.[16]



Van iemand houden wil zeggen hem
bewust maken van zijn eigenwaarde,
van zijn eigen schoonheid. Een
bemind persoon is iemand die recht
van bestaan heeft en die de ander in
alle waarheid kan antwoorden: “Ik
heb jou nodig om mijzelf te zijn”.

Als ik de ander niet vergeef ontneem
ik hem in zekere zin de ruimte om te
leven en zich op een gezonde manier
te ontwikkelen. Hij verwijdert zich
dan steeds meer van hoe hij zou
moeten zijn en van zijn
zelfverwezenlijking. Met andere
woorden, ik vermoord hem dan in
geestelijke zin. Men kan iemand echt
doden met onrechtvaardige en harde
woorden, met slechte gedachten of,
eenvoudigweg, door hem de
vergeving te weigeren. De ander kan
dan bedroefd, passief en verbitterd
worden. Kierkegaard spreekt van de
“wanhoop van degene die wanhopig
zichzelf wil zijn” en het niet wordt



omdat de anderen het hem
verhinderen.[17]

Wanneer wij daarentegen vergiffenis
schenken helpen wij de andere om
zichzelf terug te vinden, om te leven
met een nieuwe vrijheid en een
dieper geluk.

2. Begrip

Het is nodig te begrijpen dat iedereen
meer liefde nodig heeft dan hij
“verdient”; iedereen is veel
kwetsbaarder dan hij ljjkt te zijn; en
allemaal zijn wij zwak en kunnen we
er genoeg van krijgen. Vergeven is er
diep van overtuigd zijn dat er in
iedere mens, achter al het slechte,
een kwetsbaar menselijk wezen
schuilt dat in staat is te veranderen.
Het betekent te geloven in de
mogelijkheid van verandering en
vooruitgang in de anderen.

Als iemand niet vergeeft kan het zijn
dat hij de anderen niet serieus neemt



en te veel van hun eist. Maar
“lemnand volmaakt serieus nemen,
betekent hem vernietigen”,
waarschuwt de filosoof Robert
Spaemann.[18]Wij allen zijn zwak en
falen vaak. En vaak zijn wij ons niet
bewust van de gevolgen van onze
daden: “wij weten niet wat wij doen”.
[19] Wanneer iemand bijvoorbeeld
kwaad is schreeuwt hij dingen die hij
eigenlijk niet denkt noch wil zeggen.
Als ik dat helemaal serieus neem,
iedere minuut van de dag, en alles
wat hij heeft gezegd toen hij razend
was ga “analyseren”, dan kan ik
onophoudelijk conflicten
veroorzaken. Als we alle miskleunen
van iemand zouden bijhouden,
zouden we tenslotte zelfs de
schattigste persoon veranderen in
een monster.

We moeten in de capaciteiten van de
ander geloven en ervoor zorgen dat
de ander zijn eigen capaciteiten
begrijpt. Soms is het indrukwekkend



te zien hoe iemand kan veranderen
als men hem vertrouwen schenkt:
hoe hij verandert als hij behandeld
wordt volgens het volmaakte beeld
dat men van hem heeft. Er zijn veel
mensen die anderen weten aan te
moedigen om te verbeteren. Ze
geven hun de zekerheid dat er veel
goeds en schoons in hun steekt,
ondanks al hun vergissingen en
struikelingen. Deze mensen
handelen volgens wat de
volkswijsheid zegt: “Als je wilt dat de
ander goed is, behandel hem dan
alsof hij het al is.”

3. Edelmoedigheid

Vergeven vereist een barmhartig en
edelmoedig hart. Het houdt in verder
te gaan dan de rechtvaardigheid
vraagt. Er zijn complexe situaties
waarin het onmogelijk is om alleen
rechtvaardig te zijn. Als men heeft
gestolen, met men het teruggeven;
als iets kapotgemaakt is, moet het



gemaakt of vervangen worden. Maar
als iemand een orgaan, een familielid
of een goede vriend verliest? Die zijn
onmogelijk te vervangen door
rechtvaardig te handelen. Juist hier,
waar de straf het verlies nooit kan
goedmaken, is ruimte voor de
vergeving.

De vergeving gaat niet tegen de
rechtvaardigheid in, maar gaat deze
oneindig te boven. Soms zijn er geen
oplossingen in de materiéle wereld.
Maar dan kan men tenminste de
innerlijke schade met liefde, troost
en aanmoediging verminderen.
“Wees ervan overtuigd dat de grote
problemen van de mensheid niet met
alleen rechtvaardigheid opgelost
worden, —zegt de heilige Jozefmaria
Escriva—. De liefde moet er in- en
bijgevoegd worden, want zij verzoet
alles.”[20] En de heilige Thomas van
Aquino vat het kort samen:
Rechtvaardigheid zonder
barmhartigheid is wreedheid.[21]



De vergeving tracht het kwaad te
overwinnen door een overvloed aan
het goede. [22] Zij is van nature
onvoorwaardelijk, aangezien het een
gratis gave van de liefde is, een altijd
onverdiende gave. Dat betekent dat
degene die vergeeft niets van zijn
tegenstander eist, zelfs niet dat hij
spijt heeft van wat hij heeft gedaan.
Degene die bemint heeft zijn
tegenstander al lang, heel lang
voordat deze de verzoening zoekt
vergeven.

Het berouw van de ander is geen
noodzakelijk voorwaarde om te
vergeven, hoewel het wel goed is.
Natuurlijjk is het veel makkelijker te
vergeven wanneer de ander om
vergiffenis vraagt. Maar soms
moeten wij begrijpen dat er in
degenen die slecht handelen
blokkades bestaan die het hun
verhinderen hun schuld toe te geven.



Er is een “onzuivere” manier van
vergeven.[23] Wanneer men het doet
uit berekening, speculatie en een
doel: “Ik vergeef jou opdat jij beseft
wat voor afschuwelijks jij hebt
gedaan. Ik vergeef jou opdat je je
verbetert.” Het kunnen
prijzenswaardige educatieve
doeleinden zijn, maar in dit geval
gaat het niet om de echte vergiffenis
die onvoorwaardelijk wordt gegeven,
net als de echte liefde. “Ik vergeef je
omdat ik ondanks alles van jou
houd.”

Ik kan de ander zelfs vergeven
zonder dat hij dat te horen Kkrijgt, in
het geval dat hij er niets van zou
begrijpen. Het is een geschenk dat ik
hem geef, al merkt hij er niets van, of
al weet hij niet waarom.

4. Nederigheid

We moeten voorzichtig en
fijngevoelig zijn om te weten hoe we
de ander laten merken dat we hem



vergeven. Soms is het niet aan te
raden dat onmiddellijk te doen,
wanneer de ander nog niet
gekalmeerd is. Hij kan denken dat
het een sublieme wraak is, het kan
hem vernederen en nog kwader
maken. Aanbieden zich met elkaar te
verzoenen kan inderdaad een soort
beschuldiging lijken. Het kan een
farizeische houding verbergen: ik wil
laten zien dat ik gelijk heb en dat ik
edelmoedig ben. Dan is het niet de
verstoktheid van de ander, maar
mijn eigen verwaandheid die
verhindert dat we vrede sluiten.

Van de andere kant is willen
vergeven altijd een risico, want dit
gebaar geeft niet de garantie dat het
goed ontvangen wordt; het kan de
beledigende partij altijd ergeren.
“Wanneer iemand vergeeft krijgt hjj
de ander in zijn macht, hij stelt
zichzelf bloot aan wat deze
onverwachts kan doen en hij geeft
hem de vrijheid om (opnieuw) te



beledigen en te kwetsen.”[24] Hier
ziet men dat er nederigheid voor
nodig is om de verzoening te zoeken.

Wanneer de omstandigheden gunstig
zijn —misschien na een lange tijd—
is het goed een gesprek met de ander
te hebben. Daarin kan men de eigen
motieven en redenen, zijn eigen
gezichtspunt te kennen geven; en
men moet goed naar de argumenten
van de andere luisteren. Het is van
belang tot het eind toe te luisteren en
zich in te spannen om ook de
woorden die de ander niet uitspreekt
op te pikken. Van tijd tot tijd is het
nodig “van stoel te wisselen” (in de
schoenen van de andere te gaan
staan), tenminste mentaal, en
trachten de wereld te zien vanuit het
perspectief van de ander.

De vergiffenis is een daad van
innerlijke kracht, maar niet van
overheersing. Het houdt in nederig
en respectvol jegens de ander te zijn.



Degene die vergeeft moet niet willen
overheersen of vernederen. Het
“slachtoffer” moet zelfs het kleinste
teken van “morele
meerderwaardigheid”, die in
beginsel niet bestaat, vermijden om
oprecht en zuiver te vergeven. Niet
wij zijn degene die kan of mag
oordelen over wat er verborgen is in
het hart van de anderen. Men moet
vermijden dat men in de gesprekken
steeds opnieuw beschuldigingen uit.
[emand die zijn eigen
onberispelijkheid wil bewijzen, wil
niet werkelijk vergeven. Wie kwaad
wordt over de schuld van de ander
kan gemakkelijk zijn eigen schuld
verdringen. We moeten vergeven als
de zondaar die we zijn, niet als een
rechtvaardige. Vandaar dar vergeven
meer delen dan geven is.

Wij hebben allemaal vergeving
nodig, want wij allen doen de
anderen kwaad, al beseffen we het
misschien soms niet. We hebben



vergiffenis nodig om de knopen van
het verleden te ontwarren en
opnieuw te beginnen. Het is
belangrijk dat iedereen zijn eigen
zwakheid erkent, zijn eigen fouten,
die misschien de ander tot zijn
ontspoorde gedrag hebben gebracht.
Het is eveneens van belang dat wij
op onze beurt ook de ander om
vergiffenis vragen.

5. Zich openstellen voor de genade
van God

Wij kunnen niet ontkennen dat de eis
om te vergeven in bepaalde gevallen
het uiterste van onze kracht vraagt.
Kan men vergeven wanneer de
boosdoener helemaal geen berouw
heeft, maar zijn slachtoffer nog
beledigt en denkt juist gehandeld te
hebben? Misschien zal het nooit
mogelijk zijn van harte te vergeven,
als wij tenminste alleen op onze
eigen krachten vertrouwen.



Maar een christen is nooit alleen. Hij
kan op ieder moment op de
almachtige hulp van God rekenen en
de vreugde ervaren dat hij bemind
wordt. God zelf verklaart hem Zijn
grote liefde: “Wees nu niet bevreesd,
want Ik... heb u geroepen bij uw
naam: Gij zijt van Mij. Trekt u door
water, Ik ben bij u, gaat u door
rivieren, zij overspoelen u niet. (...)
70 kostbaar zijt u in Mijn ogen, z0
waardevol: Ik heb u lief.”[25]

Een christen kan ook de vreugde
ervaren van de vergeving. De echte
schuldigheid raakt de wortel van ons
zijn: hij doet afbreuk aan onze relatie
met God. Terwijl in de totalitaire
staten de mensen die “ontspoord”
zijn —volgens de mening van het
gezag— in de gevangenis worden
gestopt of in psychiatrische
instellingen worden opgesloten,
worden ze in het Evangelie van Jezus
Christus daarentegen uitgenodigd
voor een feest: het feest van de



vergiffenis. God aanvaardt ons
berouw altijd en Hij nodigt ons uit te
veranderen.[26] Zijn genade bewerkt
een diepgaande verandering in ons:
hij bevrijdt ons van de innerlijke
chaos en geneest onze wonden.

Het is altijd God die als eerste bemint
en die als eerste vergeeft.[27]H]j is
het die ons de kracht geeft dit
christelijke gebod na te leven dat
waarschijnlijk het moeilijkste van
alle is: onze vijanden beminnen[28],
degenen die ons kwaad hebben
berokkend vergeven.[29] Maar in
feite gaat het niet zozeer om een
morele eis (zoals God jou heeft
vergeven, Zo moet jij jouw naasten
vergeven), maar eerder om een
existentieel gebod: als je werkelijk
begrijpt wat er met jou is gebeurd,
dan kun je niet anders dan de ander
vergeven. Als jij dat niet doet, dan
weet jij niet wat God jou heeft
geschonken.



Vergeven maakt deel uit van de
identiteit van de christenen; iemand
is dus niet christelijk als hij niet zou
vergeven. Daarom hebben de
navolgers van Christus in alle
eeuwen naar het voorbeeld van hun
Meester gekeken die zijn eigen
beulen vergaf.[30] Ze hebben de
tragedies in overwinningen weten te
veranderen.

Ook wij kunnen, met de genade van
God, inzien dat de beledigingen en
onrechtvaardigheden in ons eigen
leven een zin hebben. Geen enkele
ervaring die wij opdoen is voor niets.
Integendeel zelfs, wij kunnen er
altijd iets van leren. Ook wanneer wij
overvallen worden door een storm of
kou of hitte moeten verdragen. Altijd
kunnen wij iets leren dat ons helpt
de wereld, de anderen en onszelf
beter te begrijpen. Gertrud von Le
Fort zegt dat niet alleen de
klaarlichte dag, maar ook de duistere
nacht zijn wonderen kent. “Er zijn



bepaalde bloemen die alleen in de
woestijn bloeien, sterren die alleen
in de eenzaambheid te zien zijn. Er
bestaan ervaringen van de liefde van
God die we slechts kunnen beleven
als wij ons totaal verlaten voelen,
bijna aan de rand van de
wanhoop.”[31]

Slotoverweging

Vergeven is een daad van geestelijke
sterkte, een bevrijdende daad. Het is
een christelijk gebod en bovendien
lucht het enorm op. Het betekent dat
men Kkiest voor het leven en handelt
met creativiteit.

Toch schijnt het niet handig te zijn
een bepaald gedrag aan de
slachtoffers op te leggen. Het is te
begrijpen dat een moeder niet
onmiddellijk de moordenaar van
haar kind kan vergeven. Men moet
haar alle tijd laten die zij nodig heeft
om zover te komen dat ze kan
vergeven. Als iemand haar zou



beschuldigen van wrok- of
wraakgevoelens, zou dat haar wond
nog verergeren. De heilige Thomas
van Aquino, de grote theoloog van de
Middeleeuwen, raadt degenen die
lijden onder andere aan zich niet het
hoofd te breken over argumenten;
eerst moeten ze zich ontspannen,
goed slapen en met een vriend
spreken.[32] In het algemeen zijn wij
niet meteen in staat een groot
verdriet te aanvaarden. Wij moeten
tot rust komen; het kan ons veel
helpen, het ritme van onze natuur te
volgen. Alleen iemand die heel
bekrompen is kan daar aanstoot aan
nemen.

Vergeven betekent dat wij innerlijk
een hard en echt werk moeten
verzetten. Maar met de hulp van
goede vrienden en vooral met de
hulp van de goddelijke genade is het
mogelijk dat klaar te spelen. “Met
mijn God spring ik over muren
heen”, zingt de psalmist. Wij kunnen



dit ook op de muren laten slaan die
wij in ons hart hebben.

Als het ons lukt een cultuur van
vergeving schenken te scheppen,
zullen we met elkaar een
bewoonbare wereld opbouwen, waar
meer levenskracht en
vruchtbaarheid zal zijn. Wij zullen
met elkaar een werkelijk nieuwe
toekomst opzetten. Om te eindigen
kunnen ons enige wijze woorden
helpen: “Wil je een moment gelukkig
zijn? Neem wraak. Wil je altijd
gelukkig zijn? Vergeef.”

Jutta Burggraf

[1]. Vgl. HEILIGE THOMAS VAN
AQUINO, Summa theologiae II-11, q.
68,a.4 ad 1.

[2]. DE CHERGE, Testament spirituel
(1994), in B. CHENU, L’invincible



espérance, Paris 1997, p. 221.
Misschien denken we dat dit
grensgevallen zijn, gereserveerd
voor een paar helden; het zijn mooie
idealen, meer bewonderenswaardig
dan navolgbaar, die heel ver
verwijderd zijn van onze
persoonlijke ervaringen.

[3]. Men heeft er de nadruk op gelegd
dat de rechtvaardigheid, samen met
de waarheid, voorwaarden voor de
vergeving zijn. Vgl. JOHANNES
PAULUS II, Boodschap voor de
werelddag van de vrede: Bied
vergiffenis en ontvang de vrede, 1-
[-1997.

[4]. Mt. 5, 38.

[5]. M.SCHELER, Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen, in: Vom Umsturz
der Werte, Bern. 1972, pp. 36s.

[6]. PRAYBON, My First White Friend,
New York 1996, p. 4 e.v.



[7]. Vgl. D. von HILDEBRAND,
Moralia, Werke IX, REGENSBURG
1980, p. 338.

[8]. A. KOLNAI, Forgiveness, in B.
WILLIAMS; D. WIGGINS, Ethics,
Value and Reality Selected Papers of
Aurel Kolnai, Indianapolis 1978, p.
95.

[9]. Vgl. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York 1998.
De kwestie van het vergeven blijft
echter voor deze schrijver open. Vgl.
IDEM, Los limites del perdon,
Barcelona 1998.

[10]. P.LEVI, Si, esto es un hombre,
Barcelona 1987, p. 186. Vgl. IDEM,
Los hundidos y los salvados,
Barcelona 1995, p. 117.

[11]. Men pleegt deze zin aan de
stoicijnse filosoof Epictetus, die een
slaaf was toe te schrijven. Vgl.



EPICTETUS, Handbiichlein der Moral,
uitg. H. Schmidt, Stuttgart 1984, p. 31.

[12]. De haat is niet gericht op de
personen, maar op de daden. Vgl.
Rom. 12, 9; Apoc. 2, 6.

[13]. A. CAMUS, Brief aan een Duitse
vriend, Barcelona 1995, p. 58.

[14]. Vgl. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, p. 96.

[15]. J. PIEPER, Uber die Liebe,
Minchen 1972, p. 38 e.v.

[16]. Vgl. ibid., p. 47.

[17]. S. KIERKEGAARD, Die Krankheit
zum Tode, Minchen 1976, p. 99.

[18]. R. SPAEMANN, Felicidad y
benevolencia, Madrid 1991, p. 273.

[19]. Maar er bestaat ook een niet
willen zien, een vrijwillige blindheid.
Vgl. D. von HILDEBRAND, Sittlichkeit



und ethische Werterkenntnis. Eine
Untersuchung tiberethische
Strukturprobleme, Vallendar 1982, p.
49.

[20]. J. ESCRIVa DE BALAGUEr,
Vrienden van God, n. 172.

[21]. THOMAS VAN AQUINO, In
Matth. 5, 2.

[22]. Vgl. Rom. 12, 21.

[23]. Vgl. V. JANKLEVITCH, De
vergiffenis, Barcelona 1999, p. 144.

[24]. A. CENCINI, In vrede leven,
Bilbao 1997, p. 96.

[25]. Jes. 43, 1-4.
[26]. “Zondig niet meer”. Joh. 8, 11.

[27]. Onze vergiffenis is een gevolg
van de vergiffenis die wij hebben
ontvangen. Vgl. Mt. 18, 12-14. Lc. 19,
1-10. Ef. 4, 32-5, 2. Col. 3, 13.



[28]. Vgl. Mt. 5, 43-48. Daarentegen
Lev. 19, 18: “Je zult je naaste
beminnen als jezelf.”

[29]. Vgl. Mt. 5, 23-24; 6, 12. Mc. 11,
25.Lc. 11, 4.

[30]. Vgl. Lc. 23, 34.

[31]. G. VON LE FORT, Unser Weg
durch die Nacht, in : Die Krone der
Frau, Zirich 1950, p 90 e.v.

[32]. Vgl. THOMAS VAN AQUINO,
Summa theologiae I-11, q. 22.

Jutta Burggraf

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/leren-om-te-vergeven/
(19-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/leren-om-te-vergeven/
https://opusdei.org/nl/article/leren-om-te-vergeven/

	Leren om te vergeven

