
opusdei.org

Leren Liefhebben

Een nieuw artikel in een reeks
over liefde tussen mensen. "Ons
geluk hangt ervan af of we
leren lief te hebben. Liefhebben
is het meest fundamentele
gebod dat God ons heeft
gegeven."

10-5-2020

Onze grote roeping tot liefde

‘De mens kan niet leven zonder
liefde. Hij krijgt nooit inzicht in
zichzelf en zijn leven is zinloos als
hem de liefde niet geopenbaard



wordt, als hij de liefde niet ontmoet,
als hij haar niet ondervindt en zich
eigen maakt, als hij er niet levendig
deel aan heeft.’[1]

Liefhebben is het meest
fundamentele gebod dat God ons
heeft gegeven: ‘Gij zult de Heer uw
God beminnen met geheel uw hart
en geheel uw ziel, met al uw
krachten en geheel uw verstand; en
uw naaste gelijk uzelf.'[2] We moeten
ons hierin spiegelen aan Jezus zelf.

Om als mens helemaal tot bloei te
komen, zowel in natuurlijk als
bovennatuurlijk opzicht, vereist dat
wij leven in de liefde. ‘Wie in de
liefde woont, woont in God en God is
met hem.'[3]

Valse voorstellingen van de liefde:
impulsieve en op zichzelf gerichte
keuzes

‘Het woord liefde is vandaag de dag
een van de meest gebruikte en ook



misbruikte woorden geworden,
waaraan wij totaal verschillende
betekenissen geven’ schreef Paus
Benedictus.[4] In een samenleving
die gedomineerd wordt door de
zintuigen en door de afwijzing van
zowel rationaliteit als opoffering,
kunnen we de liefde heel
gemakkelijk herdefiniëren als iets
impulsiefs.

Liefde gaat maar al te vaak niet
verder dan romantiek of wederzijdse
aantrekkingskracht, maar dat is een
heel oppervlakkige manier van
begrijpen. Er zijn veel goed
gedocumenteerde psychologische
experimenten die aantonen dat de
eerste aantrekkingskracht bijna op
onbewust niveau kan werken,
voorbijgaand aan een oprechte
menselijke keuze en besluitvorming.
Zo laat een veel gepubliceerde studie
van professor Adam Aron zien dat in
een groot aantal gevallen alleen al
het hebben van een gesprek over de



persoonlijke mening en het staren in
de ogen van iemand van het andere
geslacht, de aanzet kunnen zijn voor
romantische aantrekkingskracht.[5]
Een andere studie door professor
David Perrett, toonde aan dat een
onbewuste aantrekkingskracht
bestaat tot personen van het andere
geslacht die het meeste op onszelf
lijken of op onze ouders.[6] Aan de
andere kant bewees Lucy Hunt van
de Universiteit Texas dat een
kennismakingsperiode voordat de
romantiek begint, leidt tot grotere
wederzijdse kennis van elkaars
persoonlijkheid en dat lichamelijke
aantrekkingskracht minder
belangrijk wordt; dit soort romances
hebben meer kans van slagen. [7]

Als we een te grote nadruk leggen op
emoties, kan dat de kern zijn van een
gebrek aan de vorming van
matigheid en sterkte. Het gevolg
daarvan is dat, als er hartstocht en
emoties bij komen kijken, we niet



meer in staat zijn helder na te
denken. Dit is natuurlijk geen nieuw
probleem; Homerus beschreef
Aphrodite zelfs als de ‘slavin van
haar hartstochten.’ Als hartstochten
en emoties niet goed worden
beheerst, ontnemen ze ons het
vermogen om de werkelijkheid te
zien. Matigheid is de gewoonte
plezier te zoeken op een rationele
manier die ook vervulling brengt; de
sterkte is de gewoonte om angst te
overwinnen. De basis voor deze
gewoontes kan een kind het beste
worden bijgebracht als het nog jong
is, door te gehoorzamen aan wat
ouders het beste vinden. Aristoteles
legde uit dat als een kind geleerd
heeft gehoorzaam te zijn aan de rede
van zijn of haar ouders, terwijl het
nog klein is, het in staat zal zijn om
aan zijn of haar eigen rede te
gehoorzamen als het ouder wordt…
maar hoeveel tieners en
jongvolwassenen kunnen niet eens
bedenken wat ze moeten doen als



hun wekker gaat? Of nog erger, als ze
te maken krijgen met drugs, alcohol,
seks, of gokken. De angst om te falen
of voor ongemak weerhoudt ons
ervan in de bres te springen voor het
goede doel. Ook een
allesbeheersende hunkering naar
plezier dat we al eerder ervaren
hebben, zit ons in de weg bij wat we
zouden moeten doen. Gedrag uit het
verleden werkt toekomstig gedrag in
de hand en waar onze gedachten
naartoe gaan, kunnen onze daden,
welke dan ook, maar al te
gemakkelijk volgen.

Maar wat nog ernstiger is, mensen
zullen niet meer kunnen liefhebben
als ze het leven benaderen op een
egoïstische manier. Ongebreidelde
hartstochten vormen een ernstig
probleem, maar een verstoord
wereldbeeld van het totaal op jezelf
gericht zijn, is totaal iets anders.
Filosoof Joseph Pieper zegt dat het
erg moeilijk is om een gebrek aan



matigheid of sterkte te verbergen,
maar dat op jezelf gericht zijn nog
veel moeilijker te ontdekken is. Onze
cultuur zet individualisme en het
onszelf willen bevestigen op een
voetstuk: hoe snel zijn we met het
posten van foto’s van onszelf, of om
onze zelfvoldane mening te geven,
vast te houden aan een oordeel,
anderen af te schrijven of
inschikkelijkheid af te dwingen in
plaats van respect, en hart en hoofd
te domineren. En wat kunnen we
traag zijn als het gaat om luisteren
naar anderen, zorgen op te merken,
de tijd te nemen. In een gezin is dit
een ramp: echtgenoten en kinderen
vervreemden, en grootouders
worden aan hun lot overgelaten.

Dit diepere onbegrip van liefde komt
voort uit een diepgeworteld gebrek
aan de vorming van
rechtvaardigheid. We hebben de
plicht om alles wat we doen te
toetsen aan de impact die het heeft



op de mensen om ons heen. Denk
maar aan het voorbeeld van Onze
Lieve Vrouw, de perfecte moeder, die
het kind Jezus die zonder zonde is,
vraagt: ‘Denk toch eens met wat een
pijn uw vader en ik naar U hebben
gezocht.’[8] Haar hele
opvoedkundige focus ligt bij het
bijbrengen van zelfbeheersing,
gebaseerd op zelfkennis en het
bewustzijn van plichten ten opzichte
van anderen. En dan gaat het
antwoord van haar zoon haar begrip
te boven en zij probeert niet om het
laatste woord te krijgen.

Wat is liefde dan?

In Deus caritas est, spreekt Paus
Benedictus van drie verschillende
soorten liefde:

eros, ‘Aan de liefde tussen man
en vrouw, die niet uit denken en
willen voortkomt maar de mens
als het ware overweldigt,

• 



hebben de oude Grieken de
naam eros gegeven.’
philia, ‘Vriendschapsliefde Die
het beste getypeerd kan worden
als de liefde van Jezus voor zijn
discipelen.
agape, een opofferende liefde
die, ten gunste van een ander,
vrijelijk de last en het ongemak,
zelfs de dood, op zich neemt:
‘Weest navolgers van God, zoals
geliefde kinderen past. Leidt
een leven van liefde naar het
voorbeeld van Christus, die ons
heeft bemind en zich voor ons
heeft overgeleverd als offergave
en slachtoffer.’[9]

Benedictus XVI merkt op dat de
schrijvers van het Nieuwe Testament
het woord eros vermijden als ze
schrijven over de liefde en dat bij het
gebruik van het woord agape er een
‘nieuwe kijk op liefde’ is, ‘iets nieuws
en wezenlijk voor het christelijke
begrip van de liefde.’[10] Hij betoogt

• 

• 



dat eros moet uitgroeien tot een
liefde van agape 'want anders wordt 
eros verarmd en verliest het zelfs
zijn eigen aard', en dat deze nieuwe
liefdesrelatie gekenmerkt wordt door
zowel geven als ontvangen. ‘Wie
liefde wil schenken, moet haar zelf
geschonken krijgen.’[11]
Goedbeschouwd kan liefde alleen
bestaan tussen personen die dus in
staat moeten zijn tot wederkerige
zelfgave, die heel veel om elkaar
geven en die elkaar respecteren. Dit
soort liefde zou geleid moeten
worden door waarheid, een grondige
beoordeling van een ander, en
verrijkt door emoties.

Ware liefde vereist daarom
opoffering. We zijn geroepen tot de
liefde zoals Jezus ons lief heeft, zijn
leven geeft voor ons welzijn en in de
taal van de Eucharistie, zichzelf
volledig aan ons geeft. Liefde voor
God en liefde voor de naaste zijn ...
onafscheidelijk, ze vormen één enkel



gebod. Beiden leven vanuit de liefde
van God die ons het eerst heeft
liefgehad'.[12]

Gelukkig zijn het gezin en het
huwelijk leerscholen voor dit soort
liefde, waar we leren onszelf te
geven in liefde voor anderen, en de
liefde van anderen te ontvangen. In
een gezin is de liefde voor de ander
de meest natuurlijke drijfveer om
dienstbaar te zijn; en wat is dat een
goede voorbereiding op de
beantwoording aan Gods liefde.
‘Ouderliefde is geroepen voor hun
kinderen het zichtbare teken te
worden van de liefde van God, "aan
wie alle vaderschap in de hemel en
op aarde zijn naam ontleent".'[13]

Deugden geven ons de kracht om
lief te hebben

Ons ‘zijn’ is belichaamd. Emoties zijn
inherent aan ons wezen. Zonder
emotioneel leven, dat diep geworteld
is in ons intellectuele leven, kunnen



we niet goed en verstandig
liefhebben. Reacties die voortkomen
uit emotie, zoals ongebreidelde
woede, ongeduld, gulzigheid, lust,
opgeven als het moeilijk wordt,
richten ravage aan in de
interpersoonlijke sfeer. Hartstochten
en emoties zijn noch goed, noch fout,
maar moeten in dienst staan van het
kennen en liefhebben als mens. Wat
we met ons lichaam en ons
emotionele leven doen, moet impact
hebben op ons hele persoonlijkheid,
op ons geluk, op onze ziel. ‘De
menselijke liefde omarmt dus het
lichaam, en het lichaam drukt ook de
geestelijke liefde uit. Daarom is
seksualiteit niet iets puur biologisch,
maar gaat het om de intieme kern
van de persoon'.[14] Paus Benedictus
XVI schreef in Deus caritas est: 'Het is
de persoon, een schepsel met
lichaam én ziel, die liefheeft'. De
deugden zijn van invloed op deze
verstrengeling van de emotionele en
rationele dimensies van onze



persoonlijkheid. Volwassenheid is
niets anders dan het beoefenen van
deze deugd.

De integriteit van het leven is
daarom het gevolg van de kardinale
deugden die allemaal aanwezig
moeten zijn bij alles wat we doen.
Het is de innerlijke orde, de juiste
relatie tussen rationaliteit en
hartstochten. Met de matigheid en de
sterkte hebben we de
vanzelfsprekende gezindheid die we
in ons emotionele leven nodig
hebben, zodat we, door
voorzichtigheid, onze redeneringen
baseren op de realiteit en dat we,
door de rechtvaardigheid, rekening
houden met anderen bij alles wat we
doen.

-De voorzichtigheid speelt een
leidende rol. De Heilige Thomas legt
de voorzichtigheid uit als de
perfectie van het geweten; dat we
gewend zijn altijd beslissingen te



nemen op basis van de realiteit, de
erkenning dat het het doel van ons
leven is om van het goede te houden
en dat te bereiken. Het is de bron van
oprechtheid en nederigheid.

-Rechtvaardigheid is een tweede
grote voorwaarde: de gewoonte onze
plichten ten opzichte van anderen te
vervullen, God op de eerste plaats,
maar ook ten opzichte van onze
familieleden, vrienden en de hele
mensheid. De rechtvaardigheid is de
bron voor vrijgevigheid, vroomheid,
het nakomen van religieuze plichten
en kinderlijke gehoorzaamheid.

-De sterkte en de matigheid zijn
emotionele reacties zonder welke,
onze rede gemakkelijk uitgeschakeld
kan worden. Ze zijn de goede
gewoontes die de leiding van het
verstand accepteren bij het ingaan
op verlangens en bij onze afkeer van
moeilijkheden.



Samengevat is het doel van de
deugden dat we dichter bij de
realiteit kunnen komen en
verstandig kunnen reageren met de
keuze voor liefde. De matigheid en
de sterkte bevrijden ons van de
storende effecten van het op onszelf
gericht zijn, onze angsten en alles
wat ons afleidt. Binnen het kader van
goed geleide emoties, wordt kennis
van de waarheid omgezet in
beslissingen. In het licht van de
rechtvaardigheid, zijn deze
beslissingen keuzes voor de liefde
voor de ander. Hoe meer we van
binnen worstelen met onze
deugdzaamheid, hoe gemakkelijker
we met anderen in verbinding
komen, hoe beter onze relatiekeuze
is, hoe beter onze keuzes in het leven
zijn, des te meer zijn we in staat om
God te zoeken, en des te gelukkiger
zijn we.

Een goed begrip van de waarheid
versterkt de liefde. Hoe beter we



iemand kennen, hoe meer we van
diegene kunnen houden. In Love and
Responsibility betoogt de Heilige
Johannes Paulus II dat liefde ‘altijd
een wederzijdse relatie tussen
personen' is, dus eigenlijk 'de
vereniging van personen' en het is de
'authentieke verbintenis van de vrije
wil van de ene persoon (het
onderwerp), voortvloeiend uit de
waarheid over de andere
persoon'[15].

Paus Franciscus benadrukt in Lumen
Fidei: ‘Zoals de liefde de waarheid
nodig heeft, zo heeft de waarheid ook
nood aan de liefde… Indien de liefde
geen band heeft met de waarheid is
ze aan de wisselvalligheid van onze
gevoelens onderworpen en kan ze de
tand des tijds niet weerstaan. De
ware liefde echter verenigt alle
facetten van onze persoon. Ze wordt
een nieuw licht dat leidt naar een
groots en vervuld leven. Zonder
waarheid kan de liefde geen vaste



band bewerkstelligen; is ze niet in
staat het ‘ik’ uit zijn isolement te
halen, of het te bevrijden uit de
vluchtigheid van het ogenblik, opdat
het ‘ik’ zijn leven opbouwt en
vruchten draagt… zonder liefde
wordt de waarheid koud,
onpersoonlijk en belastend voor het
concrete leven van een mens…Wie
liefheeft begrijpt dat de liefde een
ervaring van de waarheid is, dat
zijzelf onze ogen opent om de hele
werkelijkheid op een nieuwe manier
te zien, in eenheid met de geliefde
persoon.’[16]

Dit geldt ook voor de
bovennatuurlijke werkelijkheid. Om
te beantwoorden aan de natuurlijke
werkelijkheid, hebben we de
voorzichtigheid nodig. Om te
beantwoorden aan de
bovennatuurlijke werkelijkheid
hebben we het licht en de gave van
het geloof nodig. De waarheid heeft
zijn eigen aantrekkingskracht…



zowel in natuurlijk als in het
bovennatuurlijke opzicht. Vandaar
dat, hoe sterker ons geloof is, hoe
meer we liefhebben.

De kardinale deugden vormen een
basis voor een bovennatuurlijk
leven, zodat we de waarheid kunnen
zoeken en helder kunnen nadenken,
met alle met elkaar verstrengelde
middelen in ons hoofd en in ons hart.
We beantwoorden aan de waarheden
die ons getoond zijn, op een manier
die noch oppervlakkig en
sentimenteel, noch onpersoonlijk en
koud is. Hoe meer we gewend zijn
naar de waarheid te zoeken, hoe
groter de aantrekkingskracht is die
we voelen voor de geopenbaarde
waarheid; hoe meer we gewend zijn
loyaal te zijn, en vertrouwen te
hebben jegens diegenen die van ons
houden, hoe beter de gave van de
hoop zich in onze ziel kan wortelen.



We worden geperfectioneerd door de
bovennatuurlijke deugden.
Naastenliefde is de mooiste deugd
die ons in staat stelt God lief te
hebben en ook anderen lief te
hebben door God. Een christen heeft
lief op deze zuivere manier. Alleen
de zuiveren van hart, diegenen die
eerst God in alles liefhebben, kunnen
het werk van God zien in de wereld,
en in hun leven en gezinnen.
Waarheid en liefde, geloof en
naastenliefde, zijn met elkaar
verweven.

Zo worden we de personen die God
voor ogen heeft, zoals Hij ons
gemaakt heeft, verrijkt door Zijn
leven. We worden personen die
steeds beter open staan voor de
werkelijkheid, de waarheid over
onszelf en anderen, en over God en
onze relatie met Hem. We zullen in
staat zijn aan deze waarheid te
beantwoorden met dankbaarheid en
opoffering. We leren lief te hebben



en we kunnen anderen, ook de
kinderen voor wie we zorgen, leren
op de juiste manier lief te hebben. De
basisvoorwaarde voor dit alles is het
leven van morele en
bovennatuurlijke deugden.

Andrew Mullins

[1] H. Johannes Paulus II, Redemptor
Hominis, 10.

[2] Lucas 10:27.

[3] 1 Johannes 4:16.

[4] Benedictus XVI, Deus Caritas Est,
2.

[5] Aron, A., Melinat, E., Aron, E. N.,
Vallone, R., & Bator, R. (1997), 'The
experimental generation of
interpersonal closeness: A procedure
and some preliminary findings.' in 
Personality and Social Psychology
Bulletin, 23, 363-377.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf


[6] Perrett’s website:
www.perceptionlab.com.

[7] Hunt, L. L., Eastwick, P. W., &
Finkel, E. J., ‘Leveling the playing
field: Acquaintance length predicts
reduced assortative mating on
attractiveness’ inPsychological
Science.

[8] Lucas 2:48.

[9] Efesiërs 5:1-2.

[10] Deus Caritas Est, 3.

[11] Deus Caritas Est, 7.

[12] Deus Caritas Est, 18.

[13] Efesiërs 3:15; Johannes Paulus II,
Familiaris Consortio, 14.

[14] Pauselijke Raad voor het Gezin,
De waarheid en de betekenis van de
menselijke seksualiteit (1995).

https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


[15] Karol Woytyla, Love and
Responsibility, San Francisco:
Ignatius (original Polish edition:
1960), 123.

[16] Paus Franciscus, Lumen Fidei, 27.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/leren-liefhebben/ (14-1-2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://opusdei.org/nl/article/leren-liefhebben/
https://opusdei.org/nl/article/leren-liefhebben/

	Leren Liefhebben

