
opusdei.org

Eenheid van Leven
scheppen (I): In
Geest en Waarheid

Eenheid van leven is een
wezenlijk kenmerk van de geest
van het Opus Dei. Dit is het
eerste deel van drie artikelen
waarin wordt uitgelegd wat dat
in de praktijk betekent.

20-4-2022

God wil dat de gelovigen in geest en
waarheid aanbidden (Joh 4,24), zegt
Jezus tegen de Samaritaanse vrouw in
hun dialoog bij de put van Sichar. Het



hele christelijke bestaan is een oproep
om God de Vader te aanbidden (vgl.
Joh 4,23), zodat Gods licht elke
uithoek van ons leven kan bereiken.
Dit is de geestelijke eredienst (vgl.
Rom 12,1) waardoor wij levende
tempels van God worden, levende
stenen in zijn tempel (vgl. 1 Pe 2, 5).

"Maak een altaar van uw hart,"[1] zegt
de heilige Petrus Chrysologus. Opdat
ons hart een altaar zou worden,
moeten we meer doen dan alleen
maar geven; we moeten onszelf geven.
Alles in ons leven moet gezuiverd
worden, in diepe eenheid met het
geschenk dat God werkelijk behaagt:
het offer van Christus. Zo wordt beetje
bij beetje de eenheid van leven
opgebouwd, en wordt de kloof
overwonnen die de zonde heeft
geopend tussen geloof en leven.
Zonder ontmoedigd te raken door de
moeilijkheden die zich voordoen,
ontdekken we de wonderbaarlijke
werkelijkheid dat als we onze



toevlucht nemen tot de eeuwige liefde
van onze drie-enige God, wiens
aanwezigheid ons hele leven verlicht,
alles bijdraagt aan ons welzijn.

De lamp van het lichaam is het oog.
Wanneer dus uw oog helder is, zal uw
hele lichaam verlicht zijn (Mt 6,22).
Als wij een juiste intentie hebben,
gericht op God en andere mensen in
Hem, dan zullen al onze handelingen
geordend zijn naar het goede, in "een
eenheid van leven die eenvoudig en
sterk is"[2] Want "alles kan en moet
naar God leiden"[3] Maar vaak
kunnen wij deze waarheid vergeten.
Daarom tracht de vorming die aan de
gelovigen van het Werk wordt
gegeven op het gebied van de
geestelijke ontwikkeling de eenheid
van leven te ontwikkelen, die een
wezenlijk kenmerk is van de geest
van het Opus Dei. Deze groeiende
eenheid versterkt geleidelijk onze
identiteit als kinderen van God in
Christus, door de kracht van de



heilige Geest, die alles levend maakt
door de gave van naastenliefde en
die ons aanspoort om heiligheid en
apostolaat na te streven in onze
dagelijkse bezigheden.

Jezus' eenheid van leven

Onze eenheid van leven is "gebouwd
op de aanwezigheid van God, onze
Vader"[4]. Door de werking van de
heilige Geest is zij "een deelname aan
de hoogste eenheid van het
goddelijke en het menselijke die
werkelijkheid is geworden in de
menswording van de Zoon van
God"[5]. Christus is de "bron van
eenheid en vrede"[6]. Hij is altijd
verenigd met zijn Vader, en bidt dat
Hij ons in waarheid zal heiligen (vgl.
Joh 17,19). Zijn voedsel is de wil van
de Vader te doen (vgl. Joh 4,34). Alles
in zijn leven is op deze zending
gericht, vanaf zijn menswording (vgl.
Heb 10, 5-7) tot wanneer hij naar
Jeruzalem gaat om te lijden, terwijl



hij zijn leerlingen voorgaat met een
haast die bij liefde hoort (vgl. Lc 19,
28). Zijn wonderen bevestigen zijn
woorden, en de menigte juicht
luid:hij heeft alles wel gedaan (Mc
7,37).

De heilige Josemaria zag in deze
uitroep van volksjuich, bene omnia
fecit, niet alleen de wonderen van
Christus die zoveel mensen
verbaasden, maar ook het feit dat hij
"alles goed heeft volbracht, hij heeft
niets gedaan dat niet goed was"[7]. In
het leven van onze Heer vormen
toewijding en zending één volmaakte
eenheid.

"Je kunt het feit dat Christus God is
niet los zien van zijn rol als
Verlosser. Het Woord is vlees
geworden en in de wereld gekomen
om alle mensen te redden" (1 Tim
2,4) [8]. Zo kunnen de woorden uit
Jesaja die Jezus in de synagoge van
Nazaret verkondigde, perfect op



hemzelf worden toegepast: De Geest
des Heren is over mij gekomen, omdat
Hij mij gezalfd heeft om aan de armen
de Blijde Boodschap te brengen. Hij
heeft mij gezonden... (Lc 4,18, vgl. Js
61,1). Jezus is volmaakt God en
volmaakt Mens, die tijdens zijn
aardse leven de volmaakte eenheid
van leven bezat en die "door de
openbaring van het mysterie van de
Vader en zijn liefde, de mens ten
volle aan zichzelf openbaart en zijn
hoogste roeping duidelijk maakt"[9].
Hij maakt aan ieder mens zijn
roeping duidelijk om zich met God te
verzoenen en deze boodschap van
verzoening met vreugde uit te
dragen aan het deel van de wereld
dat God aan hem heeft toevertrouwd
(vgl. 2 Kor 5,18-19).

De kloof tussen geloof en dagelijks
leven

Hoewel de verzoening reeds eens en
voor altijd tot stand is gebracht in de



Persoon van onze Heer, is de
persoonlijke en sociale verzoening
nog steeds op weg naar haar volheid,
naar Christus. Evenals ten tijde van
het Tweede Vaticaans Concilie
"verdient de kloof tussen het geloof
dat velen belijden en hun dagelijks
leven te worden gerekend tot de
ernstigste dwalingen van onze tijd".
Reeds lang geleden hebben de
profeten van het Oude Testament
heftig tegen dit kwaad gestreden en
nog meer heeft Jezus Christus zelf in
het Nieuwe Testament het met zware
bestraffing gedreigd"[10]. Niemand kan
twee heren dienen: hij zal de een haten
en de ander liefhebben, ofwel de een
aanhangen en de ander verachten (Mt
6,24).

Het gefragmenteerde leven waarin
veel mensen vervallen, zowel
gelovigen als niet-gelovigen, leidt tot
een gebrek aan harmonie en vrede
dat het evenwicht van een mens
ondermijnt. Dit is niet verwonderlijk,



gezien het feit dat "onwetendheid
over het feit dat de mens een
gewonde natuur heeft die geneigd is
tot het kwade, aanleiding geeft tot
ernstige dwalingen op het gebied van
opvoeding, politiek, sociaal handelen
en moraal."[11]

Eenheid van leven is van cruciaal
belang voor iedereen, en op een
speciale manier voor leken, want
zoals de heilige Johannes Paulus II
leert in Christifideles laici, moet alles
in hun leven een gelegenheid zijn
voor eenheid met God en
dienstbaarheid aan anderen [12]. Het
professionele werk van christenen
moet in overeenstemming zijn met
hun geloof. "Nonsectarisme.
Neutraliteit. Oude mythen die altijd
proberen nieuw te lijken. Heb je er
ooit bij stilgestaan hoe absurd het is
om je katholicisme terzijde te laten
bij het betreden van een universiteit,
een beroepsvereniging, een culturele
vereniging of het parlement, zoals



een man die zijn hoed bij de deur
achterlaat?"[13]

Deze woorden zijn vandaag de dag
bijzonder actueel. God kan niet
terzijde worden geschoven door het
secularisme dat zich opwerpt als een
soort godsdienst zonder God. Paus
Franciscus nodigt ons uit "naar onze
steden te kijken met een
contemplatieve blik, een blik van
geloof die God ziet wonen in hun
huizen, in hun straten en op hun
pleinen. Gods aanwezigheid
begeleidt de oprechte pogingen van
individuen en groepen om
bemoediging en zin te vinden in hun
leven. Hij vertoeft te midden van hen
en bevordert de solidariteit, de
broederschap en het verlangen naar
goedheid, waarheid en
gerechtigheid. Deze aanwezigheid
moet niet bedacht worden, maar
gevonden, aan het licht worden
gebracht. God verbergt zich niet voor



hen die Hem met een oprecht hart
zoeken."[14]

Vreugde te midden van de storm

Verbonden door het kruis in hun
doopsel, zijn christenen altijd bekend
geweest met vervolging. "Christus'
hele leven stond in het teken van
vervolging. De zijnen delen die met
Hem (vgl. Joh 15,20)."[15]

Geconfronteerd met de mogelijkheid
van ballingschap, verloor de heilige
Johannes Chrysostomus, de grote
prediker uit het Oosten, de hoop niet:
"Veel zijn de golven en dreigend zijn
de stormen, die mij omringen; maar
ik vrees ze niet, want ik sta op de
Rots. Laat de zee brullen, zij kan mij
niet van de Rots afspoelen. Laat de
golven stijgen zoals zij willen, zij
kunnen de boot van Onze Heer Jezus
Christus niet doen zinken. En zeg me,
wat wil je dat ik vrees? De dood?
Voor mij is leven Christus en sterven
winst (Fil 1,21). Ballingschap? Van de



Heer is de aarde en al wat zij draagt
(Ps 24,1). Inbeslagneming van mijn
goederen? Wij hebben in deze wereld
niets meegebracht, en kunnen er ook
niets uit meenemen (1 Tim 6,7). Nee,
het kwaad van deze wereld is
verachtelijk, en haar goederen
verdienen slechts te worden
uitgelachen. Ik vrees geen armoede,
ik begeer geen rijkdom; ik vrees niet
te sterven, noch wens te leven,
behalve voor uw voordeel. Uw
belang alleen brengt mij ertoe over
deze dingen te spreken en u door de
liefde die u mij betoont, te vragen
moed te vatten."[16]

De gevaren van ontreddering die de
wereld ons biedt, mogen ons nooit
ontmoedigen. De heilige Augustinus,
een tijdgenoot van de heilige
Johannes Chrysostomus, spoorde de
christenen aan zich te verheugen in
plaats van te weeklagen: "Hoe kunt
gij dan denken dat de voorbije tijden
beter waren dan de uwe? Vanaf de



tijd van de eerste Adam tot de tijd
van zijn nakomelingen vandaag, is
het lot van de mens geweest arbeid
en zweet, doornen en distels. Zijn wij
de zondvloed vergeten en de
rampzalige tijden van hongersnood
en oorlog, waarvan de geschiedenis
juist is opgetekend om ons ervan te
weerhouden bij God te klagen over
onze eigen tijd? Bedenk toch eens
hoe die voorbije tijden waren! Is er
iemand onder ons die er niet van
huivert als hij ze hoort of leest? Verre
van klachten over onze eigen tijd te
rechtvaardigen, leren zij ons juist
hoeveel wij dankbaar moeten
zijn."[17]

Er kunnen oorlogen zijn,
epidemieën, nieuwe vormen van
armoede, en vervolging (zowel de
grofste vormen die voortkomen uit
fundamentalisme dat zich beroept op
religieuze inspiratie, als subtielere
vormen uit secularisme dat net zo
fundamentalistisch kan worden -



bijvoorbeeld in de hindernissen die
in sommige westerse landen worden
opgeworpen tegen
gewetensbezwaren). Maar ons
vertrouwen in God kan alle
moeilijkheden overwinnen, met een
hoop die ons niet teleurstelt omdat
zij uit Liefde geboren is (vgl. Rom
5,5). Wij zijn geroepen om God te
verheerlijken in het diepst van ons
hart, waar Hij alles verenigt met de
overweldigende kracht van zijn
Liefde, die ons in staat stelt een
reden te geven voor onze hoop (vgl. 1
Pe 3,15): Christus leeft in ons.

"Omnia in bonum"

Zestien eeuwen na de heiligen
Johannes Chrysostomus en
Augustinus zei de heilige Jozefmaria
met groot optimisme: "U moet altijd
in uw hart deze kreet horen die in
mijn hart gegrift staat: omnia in
bonum! Alles is voor het goede! De
heilige Paulus geeft ons deze les van



sereniteit, vreugde, vrede en
kindschap jegens God: omdat God
ons liefheeft als een zeer wijze en
almachtige Vader: omnia in bonum!
(vgl. Rom 8,28)."[18] En Don Alvaro
merkt op: "Toen de Vader [de heilige
Jozefmaria] deze Instructie in 1941
schreef, was de grote tragedie van de
Spaanse Burgeroorlog net afgelopen,
en de Tweede Wereldoorlog was
begonnen. De situatie was werkelijk
apocalyptisch. En ook in de Kerk
veroorzaakte het gedrag van
sommige mensen grote wonden.
Spanje, dat bloedig en verwoest uit
de burgeroorlog was gekomen, liep
nu het gevaar betrokken te raken in
een veel ergere oorlog. En de Vader
zag zich geconfronteerd met de
mogelijkheid opnieuw alleen te zijn -
zoals hij in het Spaanse conflict was
geweest - met al zijn zonen verspreid
op verschillende gevechtsfronten of
in gevangenissen."[19]



Een deel van onze eenheid van leven
is het liefhebben van de plaats en de
tijd waarin God ons heeft geplaatst.
Het is een geweldige uitdaging om in
deze wereld te werken en deze te
verbeteren, terwijl we ons hoofd in
de hemel hebben. Schepping en
verlossing worden hier dynamisch
gerealiseerd, vandaag en nu,
wanneer we ernaar streven onze
wereld te begrijpen en lief te hebben
met creatief optimisme. De heilige
Jozefmaria waarschuwt ons tegen
"ijdele en kinderlijke dromen"[20] en
"mystiek wensdenken."[21] Wat onze
omgeving ook doet, we proberen ons
te tonen zoals we werkelijk zijn.
"Door ons te presenteren zoals we
zijn, als gewone burgers - ieder met
zijn eigen verantwoordelijkheden op
het gebied van gezin, beroep,
maatschappij en politiek – we
veinzen niets. Deze manier van
handelen is geen strategie of tactiek.
Het is juist het tegenovergestelde: het
is natuurlijkheid, oprechtheid; het is



het tonen van de waarheid van ons
leven en onze roeping. Wij zijn
gewone mensen."[22]

God wil dat wij in deze wereld zijn

In de huidige tijd zijn wij getuige van
ernstige wanorde die de werking van
de duivel in deze wereld laat zien.
"Elk tijdperk van de geschiedenis
bevat kritieke elementen", zei de
Paus, "maar in de laatste vier
eeuwen hebben wij de fundamentele
zekerheden die het menselijk leven
uitmaken nog nooit zo aan het
wankelen gezien als in onze tijd ....
Het is een verandering die juist
betrekking heeft op de wijze waarop
de mensheid haar bestaan in de
wereld gaande houdt."[23]

Evenzo heeft de heilige Jozefmaria,
toen hij deze decadentie zag
aankomen, profetisch verkondigd:
"Men hoort een klinkend non serviam
(Jr 2,20), 'Ik zal niet dienen', in het
persoonlijke leven van de mensen, in



het gezin, op het werk en in het
openbare leven. De drie driften (vgl.
1 Joh 2,16) werken als drie
gigantische krachten die een
machtige wervelwind ontketenen
van lust, de ijdele trots van het
schepsel op zijn eigen kracht, en de
zucht naar rijkdom. Een hele
beschaving wankelt, is hulpeloos en
moreel bankroet."[24]

Onze liefde voor de wereld belet ons
niet te zien wat er niet goed gaat, wat
moet worden uitgezuiverd, wat moet
worden omgevormd. Wij moeten de
werkelijkheid aanvaarden zoals zij
is, met haar licht en schaduw. Dit
betekent dat wij op de hoogte moeten
zijn van wat er gaande is, dat wij
moeten weten welke problemen de
mensen vandaag de dag hebben, dat
wij in contact moeten staan met veel
mensen, dat wij moeten lezen en
luisteren. Er is geen betere plaats
voor ons om God lief te hebben dan
de wereld waarin Hij ons geroepen



heeft te leven. Wij stellen ons
vertrouwen in het gebed dat Jezus tot
zijn Vader richtte: Ik bid niet, dat Gij
hen uit de wereld wegneemt, maar dat
Gij hen bewaart voor het kwaad (Joh
17,15).

Omdat we deze wereld, die de goede
is, liefhebben zoals ze is, voor onze
heiliging en onze vriendschap met
anderen, doen we een beroep op
Jezus om haar beter te maken, om
haar te veranderen, door onze eigen
bekering, dag na dag. Onze Lieve
Vrouw heeft Jezus opgevoed te
midden van hun gewone leven in het
huis in Nazareth; en nu helpt Maria,
die zich geheel wijdt aan haar
zending om onze Moeder te zijn,
Jezus te groeien in ons gewone leven.
Zij helpt ons om elke gebeurtenis in
ons hart te overdenken (vgl. Lc 2,51),
om zo de aanwezigheid van God te
ontdekken die ons elke dag roept.
"Mijn kinderen, ik herhaal: wij zijn
gewone mensen. En wanneer wij



werken in de tijdelijke wereld, dan
doen wij dat omdat dat onze plaats
is; het is de plaats waar wij Christus
vinden, precies daar waar onze
roeping ons heeft geplaatst."[25] Het is
daar dat het licht in onze ziel schijnt,
dat Gods eeuwige goedheid
weerspiegelt. En met dit licht verlicht
God de hele wereld.

[1] H. Petrus Chrysologus, Preek 108:
PL 52, 499-500.

[2] Christus komt langs, nr. 10. Vgl. H.
Thomas van Aquino, Commentaar op
het Evangelie van Matteüs (Mt 6,22).

[3] Ibid.

[4] Christus komt langs, nr. 11.

[5] I. de Celaya, "Unidad de Vida," in 
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo & Instituto Historico San



Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, p. 1222.

[6] Tweede Vaticaans Concilie,
Dogmatische Constitutie Lumen
Gentium (21 november 1964), nr. 9.

[7] Christus komt langs, nr. 16.

[8] Christus komt langs, nr. 106.

[9] Tweede Vaticaans Concilie,
Pastorale Constitutie Gaudium et Spes
(7 december 1965), nr. 22.

[10] Ibid., nr. 43.

[11] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 407.

[12] Cf. Johannes Paulus II,
Apostolische Exhortatie Christifideles
laici (30 december 1988), nrs. 17 en
59.

[13] De Weg, nr. 353.



[14] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie Evangelii Gaudium (24
september 2013), nr. 71.

[15] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 530.

[16] H. Johannes
Chrysostomus,Homilie van het
Liturgisch Jaar, Vol. III, pp. 421-3
(Dom Prosper Gueranger).

[17] H. Augustinus, Homilie, Sermo
Caillau-Saint Yves 2, 92: PLS 2,
441-552. In het Officie van Lezingen
voor de woensdag van de 20e Week
van de Gewone Tijd.

[18] Instruccion, 8 December 1941, no.
34.

[19] Zalige Alvaro del Portillo, noot 48
bij de Instruccion, 8 december 1941,
nr. 34.

[20] Vrienden van God, nr. 8.



[21] Gesprekken, nr. 88. Vgl. ook S.
Sanz, "L'ottimismo creazionale di san
Josemaria," in J. Lopez (ed.) San
Josemaria el pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,
Rome 2014, p. 230. Unidad de vida,"
in E. Burkhart & J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
pp. 617-653.

[22] Brief, 19 maart 1954, nr. 27.

[23] Paus Franciscus, toespraak, 22
september 2013.

[24] Brief, 14 februari 1974, nr. 10.

[25] Brief, 19 maart 1954, nr. 29.

Guillaume Derville



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/in-geest-en-waarheid-eenheid-
van-leven-scheppen-i/ (25-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/in-geest-en-waarheid-eenheid-van-leven-scheppen-i/
https://opusdei.org/nl/article/in-geest-en-waarheid-eenheid-van-leven-scheppen-i/
https://opusdei.org/nl/article/in-geest-en-waarheid-eenheid-van-leven-scheppen-i/

	Eenheid van Leven scheppen (I): In Geest en Waarheid

