
opusdei.org

Iets groots dat liefde
is (VII): De roeping
tot het huwelijk

God zegent het gewone
gezinsleven en wil daarin
aanwezig zijn. Het Bijbelboek
Tobias kan helpen dat opnieuw
te ontdekken.

10-3-2020

Toen de heilige Jozefmaria al bijna
een eeuw geleden over de roeping tot
het huwelijk begon te spreken,
veroorzaakte het verenigen van deze
twee begrippen (roeping en



huwelijk) verbijstering, zo niet
hilariteit: alsof hij het had over een
vogel zonder vleugels of een vierkant
wiel. “Moet je lachen omdat ik je zeg
dat je “roeping voor het huwelijk”
hebt? – Welnu, die heb je: een echte
roeping.”[1] Voor de mentaliteit van
toen, en soms ook nog voor die van
nu betekende ‘roeping hebben’ het
gewone leven achterlaten om God en
de Kerk te kunnen dienen. Op de een
of andere manier het gewone
verlaten, wat voor het grootste deel
van de mensen neerkomt op het
hebben van een gezin, kinderen,
huis, werk, boodschappen,
rekeningen, wasmachines,
onverwachte dingen, gelach, strijd
tussen broers of zusjes, haast en
restjes in de koelkast.

Al deze dingen, verschillend en niet
te voorzien zoals het leven zelf,
passen niet alleen in dat ‘vierkante
wiel’ van de huwelijksroeping, maar
zijn daar de best mogelijke versie



van. De “betekenis van het huwelijk
als roeping”[2] gaat juist uit van de
overtuiging dat God het gewone
gezinsleven zegent en daarin wil 
wonen. “Gij die in heiligheid troont,
Gij die van Israël de roem zijt”, zegt
de psalm die Jezus aan het Kruis bidt
(Ps 22,4). God, de Heilige, wil leven te
midden van de allergewoonste levens
van de gezinnen. Levens die
geroepen zijn door de liefde omgezet
en veranderd te worden in
lofprijzingen van God: in ‘hemel’ ook
met alle ‘fabrieksfouten’ van dit
tijdelijk hoofdkantoor dat het leven
is. Daarom: “laat geen dag
voorbijgaan zonder een groot of
klein geheim. Moge jouw leven een
dagelijkse ontdekking zijn. Geef voor
iedere droge broodkruimel die God
jou geeft Hem de mooiste diamant
van jouw ziel”.[3]

Moge jij een goede reis hebben



Die jongeman lachte toen hij over
huwelijksroeping hoorde spreken,
maar hij kon niet vermijden dat hij
nadenkend werd. De ‘provocatie’
ging overigens vergezeld van een
raad: “Beveel jezelf bij de heilige
Rafaël aan, opdat hij je kuis tot aan
het einde van de weg leidt, zoals hij
ook Tobias geleid heeft”.[4] De heilige
Jozefmaria verwees daarmee naar
het enige relaas in de Bijbel dat over
deze Aartsengel spreekt, voor wie hij
een bijzondere liefde had; zozeer dat
hij hem al heel vroeg zijn apostolaat
met de jeugd toevertrouwde.[5] “Het
boek Tobias is betoverend”[6], zei hij
eens. Hoewel het hele boek over een
reis vertelt, laat het ons in
werkelijkheid in het leven van twee
gezinnen doordringen en de
geboorte van een derde bijwonen. En
zelfs de reis zelf heeft deel aan deze
huiselijke sfeer, met een detail dat in
de loop der eeuwen niet
onopgemerkt bleef voor de
kunstenaars. Dit boek is ook de enige



plaats in de Heilige Schrift waarin
een hondje verschijnt, dat Tobias en
de heilige Rafael van het begin tot
het einde van hun reis vergezelt (vgl. 
Tob 6,1; 11,4).

Wanneer Tobias weggaat zegent zijn
vader hem met deze woorden: “Dat
God, die in de hemel woont, jullie
langs de goede weg geleide en moge
zijn engel jullie vergezellen” (Tob
5,17). De heilige Jozefmaria
parafraseerde deze woorden
wanneer hij degenen die op reis
gingen zijn zegen gaf: “moge de Heer
op jouw weg zijn en zijn engel je
begeleiden”.[7] En ‘reis’ – de echte,
meest doorslaggevende reis – is de
weg door het leven, waarover
degenen die zich in het huwelijk aan
elkaar geven samen voortgaan, als
antwoord op een droom van God, die
teruggaat tot de oorsprong van de
wereld.[8] Hoe noodzakelijk is het
dus de jongeren te doen ontdekken,
en misschien ook na verloop van vele



jaren te doen herontdekken, “de
schoonheid van de roeping om een
christelijk gezin te stichten”[9]: de
oproep tot een heiligheid die niet
tweederangs, maar eersteklas is.

Wanneer het leven werkelijk
begint

Onze persoonlijke roeping ontwaakt
met een eenvoudige ontdekking, die
echter vol gevolgen is: de overtuiging
dat de zin, de waarheid van ons
leven niet bestaat uit leven voor
onszelf, voor onze eigen dingen,
maar voor anderen. Je ontdekt dat je
in je leven veel liefde hebt ontvangen
en dat je juist daartoe geroepen bent:
liefde geven. En dat je alleen zó echt
jezelf zult vinden. Liefde geven, niet
alleen in onze vrije momenten, om
ons geweten te sussen: de liefde
maken tot het project van ons leven,
tot het zwaartepunt van alle andere
projecten, bereiken zoals in een baan
om de aarde te blijven zweven.



Voor en na zijn huwelijk met Sarah
ontvangt de jonge Tobias
verschillende raadgevingen in die
richting: ze roepen het meest nobele
dat er in hem is op. Zijn vader Tobit,
die hem op reis stuurt om met het
oog op de toekomst geld voor hem te
verkrijgen (vgl. Tob 4,2) zorgt er op
de eerste plaats voor hem zijn
belangrijkste erfenis door te geven:
dat waaraan hij in zijn leven het
meest waarde heeft gehecht:
“Minacht je moeder niet, maar houd
haar in ere zolang je leeft. Wees haar
ter wille en bedroef haar niet. (…)
Houd je verre, mijn zoon, van alle
ontucht. (…) Besteed al wat je
overhebt zonder bedenken aan
aalmoezen. (…) Prijs onder alle
omstandigheden God de Heer en
vraag Hem dat je altijd de rechte weg
mag bewandelen. Zo geraakt al wat
je onderneemt tot een goed
einde” (Tob 4,3-19). Weken later
begint Tobias, net getrouwd, aan de
terugweg naar het huis van zijn



ouders, en zijn nieuwe
schoonmoeder Edna neemt zo
afscheid van hem: “Voor het oog van
de Heer vertrouw ik je mijn dochter
toe; doe haar geen verdriet aan. Ga
in vrede, zoon. Vanaf nu ben ik jouw
moeder en Sarah jouw vrouw. (Tob
10,13) “Doe haar geen verdriet aan.”
God roept de echtgenoten op elkaar
te beschermen, voor elkaar te
zorgen, zich aan elkaar weg te
schenken: hier ligt de wortel van het
geheim van hun persoonlijke
zelfverwezenlijking, die juist daarom
niet alleen maar zelfverwezenlijking
kan zijn. Leven, in de absolute diepte
van het woord, betekent leven geven.
Zo heeft Jezus geleefd: “Ik ben
gekomen opdat zij leven zouden
bezitten en wel in overvloed” (Joh
10,10). Zo hebben ook sint Jozef en de
heilige Maagd geleefd, in de meest
eenvoudige, tedere en fijngevoelige
liefde die er ooit op aarde zal
bestaan, door voor elkaar te zorgen
en vooral door voor het Mens



geworden Leven te zorgen. En zo wil
God dat wij, zijn leerlingen, leven,
om daar waar we zijn zijn vreugde,
de betekenis om te leven, uit te
stralen. Dat is de kern van de zin van
de christelijke zending.

“Onze steden – zegt paus Franciscus –
zijn woestijnen geworden door
gebrek aan liefde, door gebrek aan
een glimlach. Veel afleidingen, veel,
veel dingen om tijd te verspillen, om
mensen te laten lachen, maar de
liefde ontbreekt. En het is vooral het
gezin, en het is vooral het gezin! Die
vader, die moeder die werken en met
de kinderen... De glimlach van een
gezin is in staat om deze
woestijnvorming van onze steden te
overwinnen, en dit is de overwinning
van de liefde van het gezin. Geen
enkele economische en politieke
techniek is in staat om deze bijdrage
van de gezinnen te vervangen. Het
Babel-project bouwt levenloze
wolkenkrabbers. De Geest van God



daarentegen laat de woestijnen
bloeien.”[10]

Leven betekent leven geven. Deze
ontdekking, die al in de adolescentie
gedaan kan worden maar die soms
pas heel laat komt, markeert de ware
overgang van de kindertijd naar de
menselijke volwassenheid. Je zou
kunnen zeggen dat iemand slechts
dan werkelijk een persoon begint te
zijn; dat het leven pas dan werkelijk
begint. Want “leven is verlangen
naar meer, steeds meer; verlangen,
niet naar eten, maar naar dromen;
de droom, deze is het teken dat er
leven is; beminnen is leven.
Beminnen tot het punt dat je jezelf
kunt geven voor de beminde. Jezelf
kunnen vergeten is jezelf zijn; voor
iets te kunnen sterven is leven.
Degene die alleen aan zichzelf denkt
is niemand, hij is leeg; degene die
niet in staat is de betekenis van het
sterven te voelen, is al dood. Alleen
degene die dat kan voelen, degene



die zichzelf kan vergeten, degene die
zichzelf kan geven, degene die
liefheeft, in één woord, díe leeft.”[11]

De reikwijdte van een ‘ja

Zo beschouwd stelt de roeping tot het
huwelijk iets heel anders voor dan
“een streven naar eigen voldoening,
of louter een middel om egoïstisch de
eigen persoonlijkheid te
verwezenlijken”.[12] Het lijdt geen
twijfel dat de persoonlijkheid zich
pas echt ontvouwt als men in staat is
zich aan een andere persoon te
geven. Het huwelijksleven is
bovendien een bron van vele
genoegdoeningen en vreugden, maar
iedereen begrijpt dat het ook
problemen, eisen en teleurstellingen
met zich meebrengt. Niemand
ontsnapt daaraan en toch, hoe
gemakkelijk is het te ‘ontsnappen’
aan die minder mooie kant van de
liefde: hoe gemakkelijk is het om de



kruimels van het droge brood te
minachten.

Een tegenstelling kan helpen dat te
overwegen. Enerzijds is er de
onberispelijke perfectie van
bepaalde huwelijksfeesten, tot op de
laatste millimeter bestudeerd
worden om zoveel mogelijk
plechtigheid te geven aan een
eenmalige gebeurtenis, en misschien
ook om het sociale prestige van de
familie te vergroten. Aan de andere
kant is er de ontgoocheling en
verwaarlozing die gemakkelijk
kunnen binnensluipen als de
maanden of jaren verstrijken, de
confrontatie met de onvolkomenheid
van het gezinsleven in de dagelijkse
gang van zaken: wanneer er
problemen ontstaan, wanneer de
gebreken van de ander worden
ontdekt, en beide niet in staat lijken
om met elkaar te praten, om naar
elkaar te luisteren, om wonden te
helen, om genegenheid te geven. De



“betekenis van de roeping tot het
huwelijk”, waardoor men zich
geroepen wist om te geven wat men
is …, om vader, moeder, man en
vrouw te zijn, kan dan vertroebeld
worden. En wat triest dan: een gezin
dat God gelukkig wil zien, zelfs te
midden van de moeilijkheden, blijft
halverwege steken omdat men het
alleen maar ‘uithoudt’.De nieuwheid
die in de wereld geboren wilde
worden met hun wederzijdse liefde,
met hun huisgezin... de nieuwheid,
het ware leven, lijkt dan ergens
anders te zijn. En toch is het net om
de hoek, ook al is die een beetje
afgebladderd, zoals met elke hoek
tenslotte gebeurt, terwijl die gewoon
om een beetje liefde en aandacht
vraagt.

De dag waarop een man en een
vrouw trouwen, antwoorden ze met
‘ja’ op de vraag naar hun wederzijdse
liefde. Toch komt het werkelijke
antwoord pas in de loop der jaren:



het antwoord moet body krijgen, dat
wederzijdse ‘ja’ moet rijpen in de
jaren van het ‘voor altijd’. “Je
antwoordt altijd met je hele leven op
de belangrijkste vragen. Het maakt
niet uit wat je zegt, het maakt niet uit
met welke woorden en argumenten
je jezelf probeert te verdedigen.
Uiteindelijk beantwoord je alle
vragen met de feiten van je leven
(...): Wie ben je?... Wat wilde je
eigenlijk? (...) Uiteindelijk antwoordt
men met zijn hele leven."[13] En dit
ja van het hele leven, steeds opnieuw
veroverd, wordt steeds dieper en
authentieker: het transformeert de
onvermijdelijke naïviteit van het
begin in een zuivere onschuld, maar
zonder cynisme; in een ‘ja lieveling’,
dat weet, maar toch liefheeft.

De diepte van dit ‘ja’, waaraan niet
mag worden verzaakt als men de
liefde werkelijk wil vinden, is ook de
reden waarom de Kerk tegen de
stroom in volhardt in haar leer over



de voorhuwelijkse omgang en de
ontvankelijkheid voor nieuw leven
van de echtgenoten. Ook al levert dit
de Kerk de kritiek op dat ze
ouderwets en streng is, toch dringt ze
met geduld aan omdat ze weet dat
God haar roept om de persoonlijke
liefde te bewaken".[14] Hiermee
verdedigt de Kerk geen abstracte
waarheid, als uit een handboek:
veeleer beschermt ze de concrete
waarheid over het leven, over het
gezin; ze beschermt de onderlinge
relaties tegen de echt dodelijke ziekte
…, het egoïsme, een vergif dat subtiel
binnensluipt, in het begin gekleed in
romantiek en triomf, tot het
plotseling, misschien na verloop van
jaren, een onuitstaanbare kooi is
gaan lijken, vooral als het allebeí in
zijn greep heeft gekregen. Iemand
die zonder nadenken tegen zichzelf
zegt, dat hij zo veel mogelijk van zijn
lichaam wil genieten en van degene
die daaraan mee wil doen, lijkt
inderdaad heel grootmoedig en vol



levensvreugde. Het is een manier om
het leven te zien waarin we een echo
van Genesis horen: de jeugd is een
smakelijke vrucht... waarom zou ik
die niet eten? Waarom zou God mijn
mond die zoetheid willen
onthouden? (vgl. Gen. 3, 2.6) Jonge
christenen zijn niet van karton: ze
voelen dezelfde aantrekkingskracht,
maar ze vermoeden iets van een
luchtspiegeling; ze willen dieper
zien. Met hun inspanning om hun
liefde zuiver te houden, of om de
onschuld die ze misschien verloren
hebben terug te krijgen, zijn ze
bereid om te beminnen zonder de
ander als bezit te beschouwen, om
lief te hebben zonder de ander te
gebruiken. Op een of andere manier
vragen ze zich af: "met wie ga ik dit
verlangen om te leven dat ik in mij
voel kloppen delen? Is dit echt de
persoon? Gaan we echt van elkaar
houden, of willen we elkaar gewoon
bezitten? Ze weten dat ze met hun
lichaam ook hun hart, hun persoon,



hun vrijheid zullen geven. Ze weten
dat dit alles alleen maar past binnen
een ‘ja voor altijd’; ze weten dat zij en
de ander niet minder waard zijn dan
een ‘onvoorwaardelijk ja zonder
einde’; en dat ze, als deze beslissing
ontbreekt, niet voorbereid zijn om
dat geschenk te geven, en de ander
niet om het te ontvangen. Het zou
een geschenk zijn dat hen van
binnen leeg zou laten, ook als ze het
pas met het verstrijken van de tijd
ontdekken.

Dezelfde onderliggende ‘logica’ ligt in
de roeping voor het celibaat,
waarmee iemand God ook met zijn
lichaam liefheeft, omdat hij dat dag
in dag uit aan Hem geeft. Ja, huwelijk
en celibaat werpen licht op elkaar en
hebben elkaar nodig, want allebei
stralen de logica uit van een gave die
alleen begrepen kan worden vanuit
God, vanuit het beeld van zichzelf
dat God in ons heeft gelegd,
waardoor we weten dat we een



geschenk zijn, waardoor we in de
anderen een geschenk zien en we
ons geroepen weten om leven te
geven: aan ouders, aan kinderen, aan
grootouders, aan iedereen.

Wanneer Jezus deze diepte van de
liefde openbaart, staan zijn
leerlingen zo perplex, dat Hij hen
moet zeggen: “Niet allen begrijpen
dit, maar zij alleen aan wie het
gegeven is” (Mt 19,11). Hoewel ze
soms onbegrip om zich heen
ervaren, moeten jonge mensen en
christelijke ouders weten, dat veel
mensen hen diep van binnen
bewonderen, hoewel ze soms niet
goed weten waarom. Ze bewonderen
ze omdat ze met hun oprechte liefde
de vreugde en de vrijheid van Gods
liefde uitstralen, die “met
onuitsprekelijke
verzuchtingen” (Rom, 8,26) in het
hart van iedere man en vrouw
kloppen.



Een hart dat niet wil lijden

De naam Rafael betekent ‘God
geneest’, dat wil zeggen ‘God zorgt
ervoor’. De tussenkomst van de
aartsengel in de gemeenschappelijke
geschiedenis van Tobit, Anna, Tobias
en Sarah laat een meestal niet
waarneembare realiteit op een
zichtbare manier zien: Gods
bescherming van de gezinnen, het
belang dat Hij hecht aan hun geluk
(vgl. Tob 12,11-15). God wil dicht bij
ons zijn, al laten we Hem soms niet
toe, omdat we Hem niet echt bij ons
in de buurt willen hebben. In het
verhaal van de verloren zoon die
‘naar een ver land’ ging (Lc 15,13)
herkennen we niet alleen individuele
geschiedenissen, maar ook sociale en
culturele: een wereld die zich van
God verwijdert en zo een vijandige
omgeving wordt, waarin veel
gezinnen lijden, en soms schipbreuk
lijden. Toch wordt God, net als de
vader in de parabel, het nooit moe



om te wachten en vindt Hij tenslotte
altijd een manier om deze soms
tragische feiten een plaats te geven
en wil Hij elke persoon steeds weer
terugvinden, ook al zijn er veel
wonden te genezen.

Het boek Tobias laat ons ook zien hoe
de nabijheid en zorg van God voor de
gezinnen niet betekent dat deze
gevrijwaard blijven van iedere
interne of externe moeilijkheid. Tobit
bijvoorbeeld is een integere, zelfs
heldhaftige man, maar toch laat God
toe dat hij blind wordt (vgl. Tob 2,10).
Zijn vrouw moet dan voor het
gezinsinkomen zorgen en zo gebeurt
het dat men haar een keer bij de
betaling een bokje cadeau doet.
Tobit, misschien vanwege zijn
handicap in een beetje verbitterde
bui, gelooft dat zijn vrouw het heeft
gestolen en ontketent zo ongewild
een huiselijke storm. Hij vertelt het
ons in de eerste persoon: “Ik geloofde
haar niet en beval haar het bokje aan



de eigenaar terug te geven. Ik
schaamde me over haar. Maar zij
wierp me tegen: ‘Waar blijf jij met je
aalmoezen en je goede werken? Nu
komt je ware aard aan het
licht.’” (Tob 2,14) Tegenover de
hardheid van dit antwoord is Tobits
ziel vol droefheid; hij begint dan
tussen de snikken door te bidden en
vraagt God zijn levensadem terug te
nemen (vgl. Tob 3,1-6). Toch blijft
Tobit ernaar streven om zijn vrouw
gelukkig te maken, ook al slaagt hij
daar niet altijd in. Dus bijvoorbeeld
als Tobias al op de terugweg is,
gelukkig getrouwd en met het geld
dat zijn vader hem had opgedragen
terug te vragen, vreest zijn moeder
Anna, die vanaf het begin tegen het
idee van de reis was, het ergste: “De
jongen is zeker verongelukt. Mijn
kind leeft niet meer. (…) Hoe heb ik
het over mijn hart kunnen krijgen,
mijn kind, jou te laten gaan, jou, het
licht van mijn ogen!” Tobit, die ook
bezorgd is, probeert haar te



kalmeren: “Wees nu maar stil, maak
je geen zorgen, hij maakt het goed. Ze
hebben vast vertraging opgelopen.
Maar zijn metgezel is te vertrouwen
en een familielid van ons. Maak je
niet ongerust, hij zal gauw komen”.
Zijn redenen treffen echter geen
doel. “Zwijg toch, je hoeft me niets
wijs te maken. Mijn zoon is dood”,
antwoordt Anna. Toch blijft ze, met
de incoherentie van een moeder, in
het geheim wachten op zijn
terugkeer: “Dag in dag uit keek ze uit
over de weg waarover haar zoon was
weggegaan. Ze luisterde naar
niemand. Wanneer de zon
onderging, keerde ze terug naar huis
en bracht ze de nachten door zonder
te kunnen slapen, rouwend en
biddend” (Vgl. Tob 10,1-7).

Het is ontroerend te zien dat na
duizenden jaren de dagelijkse
problemen van de gezinnen niet heel
veel anders zijn geworden. Onbegrip,
gebrek aan communicatie,



doodsangsten vanwege de kinderen
… “Wie echter denkt dat het met de
liefde en het geluk gedaan is als er
moeilijkheden komen, heeft een
armzalige voorstelling van het
huwelijk en van de menselijke
liefde.”[15] De verliefdheid van het
begin – deze kracht die ertoe leidt
graag een gezin te willen vormen –
heeft de neiging om bijna alle
gebreken van de ander in een dode
hoek te zetten. Maar een paar weken
van voortdurende samenleving zijn
genoeg om te beseffen dat niemand
perfect op de huwelijksdag is
gekomen, en daarom is het
huwelijksleven een reis van bekering
op een tandem, in een team. Zolang
man en vrouw elkaar elke dag maar
een nieuwe kans blijven geven,
zullen de harten van beiden steeds
mooier worden, ook al blijven
sommige van hun beperkingen
bestaan, of worden deze zelfs
duidelijker.



Een oud lied zegt: “Een hart dat niet
wil lijden, blijft zijn hele leven
zonder liefde”.[16] Inderdaad,
“liefhebben, op welke manier dan
ook, is kwetsbaar zijn. Als we iets
liefhebben is dat al genoeg om ons
hart te laten wankelen en mogelijk
breken. Als men er zeker van wil zijn
dat het intact blijft, moet men zijn
hart aan niemand geven, zelfs niet
aan een dier. Men moet het
zorgvuldig omringen met grillen en
kleine luxes; alle banden vermijden;
het veilig opsluiten in de kist of
koffer van ons egoïsme.”[17] Dit
gebeurt echter niet bij echtparen als
Tobias en Sarah, die in hun eerste
huwelijksnacht door toedoen van
een boze geest met de dood worden
bedreigd (vgl. Tob. 6,14-15; 7,11). De
duivel van het egoïsme – die
dodelijke ziekte – bekoort echter
voortdurend alle gezinnen met de
verleiding om “enorme bergen te
maken” van wat niet meer zijn dan



“onbelangrijke kleine
meningsverschillen”.[18]

Daarom is het zo belangrijk dat man
en vrouw duidelijk zeggen wat ze
bedoelen, ook als het om ernstige
zaken gaat, om te vermijden dat elk
van hen zich steeds meer achter een
muur gaat ingraven: om steeds
opnieuw de gevoelens op te wekken
die de liefde mogelijk maken. De
heilige Jozefmaria zegt dat voor
echtgenoten “woordenwisselingen,
zolang ze niet te vaak voorkomen,
ook een uiting van liefde en bijna een
noodzaak zijn”.[19] Het water moet
stromen, want wanneer het stilstaat
bederft het. Hoe belangrijk is het
daarom ook dat ouders “de tijd
nemen om iets met hun kinderen te
ondernemen en met hen te praten.
(…) Om het stukje waarheid of de
hele waarheid te zien die achter hun
opstandigheid kan zitten”.[20] Praten
dus, en samenleven: man en vrouw,
ouders en kinderen.



En vooral praten met God, opdat Hij
ons licht kan geven: “Een lamp voor
mijn voet is uw woord, een schijnend
licht op mijn pad” (Ps 119,105).
Hoewel het Bijbelverhaal ons niet de
meningsverschillen tussen Tobias en
Sarah laat zien, kunnen we ons
voorstellen dat ze die wel hebben,
zoals Tobit en Anna, en zoals alle
gezinnen. Maar we kunnen ons ook
voorstellen dat ze tot het einde van
hun leven heel verenigd zijn, want
we zien hun huwelijk geboren
worden en groeien in intimiteit met
God. “Gezegend zijt gij, God van onze
vaderen, en gezegend uw naam voor
altijd – bidden zij in hun
huwelijksnacht – Betoon ons uw
barmhartigheid en laat ons samen
oud worden” (Tob 8,7).

De heilige Johannes Paulus II, ‘de
Paus van de gezinnen’[21], heeft eens
de echtelijke liefde in het Hooglied
vergeleken met de liefde van Tobias
en Sarah. De geliefden in het



Hooglied, zei hij, “verklaren elkaar in
vurige bewoordingen hun menselijke
liefde. De nieuwe echtgenoten in het
boek Tobias vragen God dat zij aan
zijn liefde weten te beantwoorden”.
[22] “Door deze twee portretten van
huwelijksliefde dichter bij elkaar te
brengen, zou ik de vraag willen
stellen: welk van de twee geeft die
het beste weer? Het antwoord is
eenvoudig: beide. Op de dag dat twee
harten elkaar ontmoeten, krijgt hun
roeping een fris en jong gezicht, zoals
dat van de echtgenoten in het
Hooglied. Maar dat gezicht herkrijgt
zijn jeugdigheid elke keer dat beiden
in de loop van het leven opnieuw
hun roeping om aan de liefde te
beantwoorden aanvaarden. En dan,
ja, dan is die liefde zo sterk als de
dood.”[23]

Carlos Ayxela



[1] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.1.

[2] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 30. Vgl. de nrs. 22-30, van
de homilie ‘Het huwelijk, een
christelijke roeping’.

[3] Juan Ramón Jiménez, Eternidades,
Madrid, 1918, blz.126.

[4] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
27. Vgl. ook De Weg,. nr. 360.

[5] Vgl. heilige Jozefmaria in A.
Vázquez de Prada, The founder of
Opus Dei.

[6] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een meditatie,
12-10-1947.

[7] Vgl. Ibid. In het Ceremoniale heb
ik deze zegen vooraf laten gaan door
een smeekgebed tot Maria, als
reiszegen: Beata Maria intercedente,
bene ambules: et Dominus sit in
itinere tuo, et Angelus eius comitetur



tecum [Moge jij op voorspraak van de
heilige Maria een goede reis hebben:
moge de Heer op je weg zijn, en
moge zijn Engel je vergezellen].

[8] Heilige Johannes Paulus II
noemde het huwelijk daarom het
‘basissacrament’, (vgl. audiëntie
20-10-1982 en 23-5-1984).

[9] Mgr. Fernando. Ocáriz, pastorale
Brief, 14-2-2017.

[10] Paus Franciscus, audiëntie
2-9-2015.

[11] J. Maragall, “Loflied op het
leven”.

[12] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 43.

[13] S. Marai, El último encuentro,
Salamandra, Barcelona, 2007, blz.
107.

[14] Mgr. Fernando Ocáriz, pastorale
Brief, 4-6-2017.



[15] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 24.

[16] Uit een volksliedje, waaraan de
heilige Jozefmaria in De Weg, nr. 145
refereert.

[17] C.S. Lewis, De vier liefdes.

[18] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 23.

[19] Ibid., nr. 26.

[20] Ibid., nr. 27.

[21] Paus Franciscus, homilie bij de
heiligverklaring, 27-4-2014.

[22] Heilige Johannes Paulus II,
audiëntie, 27-6-1984.

[23] Ibid. vgl. nr. 8,6.

Carlos Ayxela



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/iets-groots-dat-liefde-is-xii-de-
roeping-tot-het-huwelijk/ (7-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/iets-groots-dat-liefde-is-xii-de-roeping-tot-het-huwelijk/
https://opusdei.org/nl/article/iets-groots-dat-liefde-is-xii-de-roeping-tot-het-huwelijk/
https://opusdei.org/nl/article/iets-groots-dat-liefde-is-xii-de-roeping-tot-het-huwelijk/

	Iets groots dat liefde is (VII): De roeping tot het huwelijk

