
opusdei.org

Vrijheid en geweten
(II): Iedere reiziger
volgt zijn pad

Het Opus Dei heeft uitsluitend
geestelijke en apostolische
doelstellingen. In professionele,
sociale, politieke, economische
aangelegenheden denken en
handelen haar leden in
volledige vrijheid en met
persoonlijke
verantwoordelijkheid. In
leerstellige en morele aspecten
volgen zij de richtlijnen van het
leergezag van de Kerk. Het
daaruit voortvloeiende
pluralisme wordt niet alleen



gerespecteerd, maar ook geliefd
en gewaardeerd.

2-12-2021

Aan het einde van de Spaanse
Burgeroorlog, in 1939, moest de
stichter van het Opus Dei een retraite
preken in een studentenhuis in de
buurt van Valencia. Het pand was
tijdens de oorlog gebruikt als
kazerne en de organisatoren van de
retraite probeerden het zo goed
mogelijk schoon te maken. Kort na
aankomst trof hij in een van de
gangen een groot bord aan met de
tekst: Iedere reiziger volgt zijn pad.
“Ze wilden het weghalen, maar ik
hield hen tegen: Laat het hangen, zei
ik, het bevalt me.”

Sindsdien vormden deze woorden
vaak een centraal thema in de
prediking van de heilige Jozefmaria:



“Vrijheid: iedere reiziger moet zijn
eigen pad volgen. Het is absurd en
onrechtvaardig te trachten aan alle
mensen één enkele visie op te leggen
in aangelegenheden waarin de leer
van Jezus Christus geen grenzen
stelt.”[1]

Vrijheid en verantwoordelijkheid
in het openbaar optreden

Een kenmerk van het Opus Dei is de
volledige vrijheid van haar leden in
professionele, politieke, sociale en
economische aangelegenheden. De
heilige Jozefmaria heeft dit
consequent en vanaf het begin
duidelijk gemaakt. Onlangs is een
bundel met vier lange brieven van de
stichter gepubliceerd. In de derde
brief – van begin 1932 – verklaart hij
met nadruk dat “het Werk geen
enkele politieke doelstelling heeft:
dat is niet zijn doel. Ons enige doel is
geestelijk en apostolisch, en het heeft
een goddelijk zegel: de liefde tot de



vrijheid, die Jezus Christus voor ons
heeft verkregen door aan het Kruis te
sterven".[2]

Binnen het Opus Dei genieten de
gelovigen de volledige autonomie om
de standpunten in te nemen die zij
verkiezen in tijdelijke
aangelegenheden, net als andere
burgers. Dit impliceert ook het
hebben van respect voor de
uiteenlopende meningen van alle
andere mensen. Het gewenste
evenwicht wordt goed uitgedrukt in
het wijze gezegde dat aan de heilige
Augustinus wordt toegeschreven: “in
necessariis unitas, in dubiis libertas,
in omnibus caritas”: eenheid in het
noodzakelijke, vrijheid in het
opinabele, in alles de naastenliefde.

Dit aspect is in overeenstemming met
de aard van het Opus Dei als
instelling van de Katholieke Kerk.
Zoals een document van de
Congregatie voor de Geloofsleer over



enkele vragen betreffende de inzet en
het gedrag van katholieken in het
politieke leven [3] het formuleert:
“Het is niet de taak van de Kerk
concrete oplossingen – en nog
minder unieke oplossingen – te
formuleren voor wereldlijke
vraagstukken, die God aan het vrije
en verantwoordelijke oordeel van
ieder individu heeft overgelaten.”
Met andere woorden, iedere
katholiek – ieder lid van het Opus Dei
– kan zich vrijelijk aansluiten bij
degenen die een mening of project
delen, maar het zou verkeerd zijn te
denken dat hij of zij verplicht is mee
te werken aan een project of aan de
ontwikkeling van een zeker optie
omdat het goed bedoeld is of
gepromoot wordt door andere
katholieken.

In dezelfde tekst staat verder: “De
Kerk heeft echter het recht en de
plicht, morele oordelen uit te
spreken over de wereldlijke



structuren, wanneer het geloof of de
zedenwet dit vereisen” (nr. 3). In een
artikel in Romana [4] over de
gewetensvorming in zedelijke en
politieke aangelegenheden staat ook
dat de heilige Jozefmaria
“voortdurend heeft geleerd dat de
gelovigen de morele plicht hebben
deze leerstellige oordelen innerlijk
en naar buiten toe te
aanvaarden” (nr. 2). Daarom moet
een gelovige zijn mening over deze
zaken vormen om zijn geloof te
versterken en specifieke oplossingen
voor te stellen die zijn eigen
identiteit niet tegenspreken.

In de eerste bundel brieven over de
geest van het Opus Dei bespreekt de
heilige Jozefmaria hoe het openbaar
optreden van katholieken dient te
zijn in omgevingen die de christelijke
waarden hebben verloren.

De heilige Jozefmaria moedigde
leken aan zich in te zetten voor en



deel te nemen aan het openbare
leven, om onverschilligheid
tegenover menselijke of sociale
problemen in de wereld (armoede,
onderwijs, bevordering van de
menselijke waardigheid en de vrede,
enz.) te vermijden, maar over de
middelen om deze grote uitdagingen
aan te gaan moedigde hij ieder aan
zijn verstand te gebruiken en zelf te
beslissen. Hij merkte vaak op dat hij
bereid was zijn leven te geven om de
vrijheid van anderen te verdedigen.
Hij hechtte er ook veel waarde aan
dat de vrijheid werd uitgeoefend
door de beschikbare opties
zorgvuldig af te wegen. Hij heeft dit
bij vele gelegenheden tot uitdrukking
gebracht, bijvoorbeeld in een
interview in 1967, waarin hij zei:
“Niemand kan aanspraak maken op
het opleggen van dogma’s in
wereldlijke zaken die niet bestaan.
Geconfronteerd met een concreet
probleem, wat het ook moge zijn, is
de oplossing: het goed bestuderen en



dan naar eer en geweten handelen,
met persoonlijke vrijheid en
persoonlijke verantwoordelijkheid”.
[5]

De kunst van de ontmoeting

“Het leven is de kunst om mensen te
ontmoeten, ook al zijn er veel
meningsverschillen in het leven”:
paus Franciscus citeert deze tekst uit
het lied Samba de la bendición, van
de Braziliaanse muzikant en dichter
Marcus Vinícius de Moraes, in zijn
laatste encycliek Fratelli tutti, waarin
hij opnieuw uitnodigt tot het
ontwikkelen van een cultuur van
ontmoeting. Zijn aansporing wijst op
“een samenleving waarin verschillen
naast elkaar bestaan, elkaar
aanvullen, verrijken en verlichten,
zelfs als dit discussies en
wantrouwen met zich meebrengt.
Want van iedereen kunnen we iets
leren, niemand is nutteloos, niemand
is overbodig”.[6]



Zoals het past tussen broeders –
kinderen van dezelfde Vader –
benadrukt paus Franciscus: “Nader
tot elkaar komen, zich uiten, naar
elkaar luisteren, elkaar aankijken,
elkaar leren kennen, elkaar proberen
te begrijpen, raakvlakken zoeken, dat
alles wordt samengevat in het
werkwoord ‘dialogeren’. Om elkaar
te ontmoeten en te helpen, hebben
we dialoog nodig. Het is niet nodig te
zeggen waar de dialoog voor is. Het
is genoeg voor mij om te bedenken
wat de wereld zou zijn zonder deze
geduldige dialoog van zoveel gulle
mensen die gezinnen en
gemeenschappen bij elkaar hebben
gehouden”.[7]

Pluralisme in wat God aan de vrije
overweging van de mensheid heeft
overgelaten is een verifieerbare
realiteit, en het is aan ons om ervoor
te zorgen dat dit geen probleem
wordt. Diversiteit is een rijkdom.
Zoals ook de prelaat van het Opus



Dei, Mgr. Fernando Ocáriz, zegt: “Het
is nodig de positieve inbreng van
verschillende standpunten te
kennen, die dialoog met anderen aan
te gaan om van allen te leren en hun
vrijheid zorgvuldig te respecteren, in
het bijzonder in kwesties waar
meerdere visies mogelijk zijn”.[8]

In een brief over vriendschap
waarschuwt de prelaat: “bepaalde
manieren om zich uit te drukken,
kunnen daarentegen het creëren van
een vriendschappelijke omgeving
vertroebelen of belemmeren.
Bijvoorbeeld, te categorisch zijn in
het uiten van de eigen mening, de
indruk wekken dat we menen dat
onze eigen visie niet voor herziening
vatbaar is, of niet actief
geïnteresseerd zijn in wat anderen
zeggen, zijn manieren van handelen
die iemand in zichzelf opsluiten.
Soms geven deze gedragingen blijk
van een onvermogen om wat
discutabel is te onderscheiden van



wat het niet is, of de moeilijkheid
problemen te relativeren waarvoor
er meer dan één oplossing mogelijk
is”.[9]

Gidsen voor onderweg

De doelstellingen die gelovigen
binnen hun autonomie moeten
nastreven om de concrete wegen te
volgen die zij verkiezen, zijn niet
gering. Zoals de heilige Jozefmaria
uitlegt, kan van sommige geen
afstand worden gedaan: “Voor alle
mensen moeten wij het recht
verdedigen op leven, op het bezitten
van het noodzakelijke om een
waardig bestaan te leiden, het recht
op werken en uitrusten, het recht
een levensstaat te kiezen, een gezin
te vormen, binnen het huwelijk
kinderen ter wereld te brengen en op
te voeden, het recht ziekte en
ouderdom in rust door te brengen,
het recht deel te nemen aan het
culturele leven, het recht zich met

https://opusdei.org/nl-nl/tool/opusdeicms/article/99623/change/?_changelist_filters=q%3Dvrijheid%2Ben#_ftn9


medeburgers te verenigen om
rechtmatige doelen te
verwezenlijken en op de allereerste
plaats het recht om in volle vrijheid
God te kennen en lief te hebben,
want het —rechtschapen— geweten
ontdekt de sporen van de Schepper
in alles”. [10]

Maar een katholiek moet zich niet
laten ontmoedigen bij de
moeilijkheden van de gekozen weg,
maar met vertrouwen en optimisme
op God vertrouwen. In zijn laatste 
Boodschap voor de Wereld dag van de
Vrede geeft de Paus enkele richtlijnen
om de verschillende paden veilig te
kunnen bewandelen, waarbij hij het
beeld van de navigatie gebruikt: “In
deze tijden, waarin het schip van de
mensheid, door de storm van de
crisis gesleurd, moeizaam vooruit
vaart op zoek naar een rustiger en
serener horizon, kunnen het roer
van de waardigheid van de
menselijke persoon en het ‘kompas’



van de fundamentele sociale
beginselen ons in staat stellen een
veilige en gemeenschappelijke koers
te varen”.[11]

Wij moeten ons verlaten op deze
instrumenten, roer en kompas, om in
de wisselvalligheden van elke dag de
weg te ontdekken die de Heer voor
ieder van ons en in relatie tot
anderen wijst, om in vrijheid vooruit
te gaan, om onze christelijke
identiteit te versterken en van
daaruit in naastenliefde te leven met
alle mensen zonder onderscheid.

Franciscus geeft nog een diepgaande
en lichtende aanwijzing voor ieder
van ons: “Laten wij, als christenen,
onze blik richten op de Maagd Maria,
Sterre der Zee en Moeder van de
Hoop”.[12]



[1] Heilige Jozefmaria, Brief 9 januari
1959, nr. 35.

[2] Heilige Jozefmaria, Brieven (I), 3,
nr. 42.

[3] Document van de Congregatie
voor de Geloofsleer over het
optreden van de katholieken in het
politieke leven.

[4] Artikel over de vorming van het
geweten in morele en politieke zaken
volgens de leer van de heilige
Jozefmaria.

[5] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 77.

[6] Franciscus, Encycliek Fratelli tutti,
nr. 215.

[7] Ibid, nr. 198.

[8] Fernando Ocáriz, Brief 14 februari
2017, nr. 17.



[9] Fernando Ocáriz, Brief 1
november 2019, nr. 9.

[10] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 171.

[11] Franciscus, Boodschap voor de
Wereld dag van de Vrede, 8 december
2020.

[12] Ibid, nr. 9.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/iedere-reiziger-volgt-zijn-pad/
(20-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/iedere-reiziger-volgt-zijn-pad/
https://opusdei.org/nl/article/iedere-reiziger-volgt-zijn-pad/

	Vrijheid en geweten (II): Iedere reiziger volgt zijn pad

