opusdei.org

Het Opus Dei van
dichtbij bekeken

11-10-2001

Luis Miguel pr., Revista Christus,
Portugal (juli 2000)

Hoe kwam in de dagelijkse omgang
met de zalige Josemaria zijn
heiligheid naar voren?

Zijn vereniging met God, die als het
ware een deel van zijn natuur was,
bleek in het leven van de zalige
Josemaria Escriva uit wel duizend
kleine dingen. Het kwam
bijvoorbeeld naar voren in de



eerbied waarmee hij knielde voor
het tabernakel. En verder niet te
vergeten zijn glimlach, de stiptheid
in zijn werk, de voortdurende zorg
voor de anderen, zijn liefdevolle blik;
of hij nu moe was of niet.

Dag in dag uit verkeren met een
heilige is een voorrecht, een
leerschool en ook een voortdurende
aansporing tot vreugde. Zijn
ruimhartige inspanning immers om
alle christelijke deugden te
beoefenen schiep voor zijn omgeving
een sfeer van blijdschap, gebed en
rust.

Welke eigenschappen
onderscheidden hem van andere
mensen? Wat is zijn boodschap voor
de samenleving van vandaag?

Heiligen hebben altijd dat «vleugje»
echtheid, menselijkheid en
tegelijkertijd bovennatuurlijkheid,
wat juist zo aantrekkelijk is. Zij
verdoen hun tijd niet met zich aan de



omringende wereld aan te passen,
maar zij proberen de wereld dichter
bij God te brengen. Daarom is hun
streven de vereenzelviging met
Christus. In dat opzicht kan men
zeggen, dat zij tot in de grond vrij,
ondefinieerbaar zijn. Heiligen zijn
ook vaak een «teken van
tegenspraak» geweest voor hen die
niet werkelijk tot het uiterste durven
gaan.

Met de zalige Josemaria was iets
dergelijks aan de hand. Hij was heel
gewoon, hartelijk, sympathiek. Hijj
was wars van elke vorm van
buitensporigheid. Verder had hij een
buitengewone liefde voor de
vrijheid. De bron daarvoor lag in zijn
hartstochtelijke liefde tot God. Die
vrijheidszin was zeer kenmerkend
voor hem. Hij was ervan overtuigd,
dat de liefde de mens echt vrij maakt.

De duizenden mensen die dankzij
zijn priesterlijke activiteit dichter tot



God gekomen zijn, beschouw ik als
zijn belangrijkste nalatenschap; de
mensen die de Heer hebben kunnen
ontdekken in hun dagelijks werk en
in het vervullen van de dagelijkse
plichten van de christen. Ik denk
graag aan de erfschat van de zalige
Josemaria als aan een zaadje dat zich
vermenigvuldigt om overal en door
de tijden heen vrucht te dragen op de
grote akker van de Kerk.

Het zaligverklaringsproces van
Josemaria Escriva heeft -door de
korte duur ervan- een nieuw
hoofdstuk toegevoegd aan de
geschiedenis van de Congregatie
voor de heiligverklaringen. Was
dat te danken aan de macht en de
invloed binnen de Kerk die aan het
Opus Dei worden toegeschreven?
Of lagen aan de verklaring van
heldhaftige beoefening van de
deugden en de zaligverklaring de
volksverering en -devotie ten
grondslag, zoals bij de heilige



Antonius van Lissabon of
Franciscus van Assisi?

Laat het duidelijk zijn, dat het in de
geschiedenis van de Kerk -en dat is
niet verwonderlijk- meer dan eens is
gebeurd, dat er dienaren Gods niet
lang na hun dood heilig verklaard
zijn. Tijdens het Tweede Vaticaans
Concilie hebben de concilievaders bij
herhaling verklaard, dat het voor de
christenen noodzakelijk was mensen
van deze tijd naar voren te brengen
als toonbeelden van de vereniging
met God. Zo ben ik bijvoorbeeld blij
met de verklaring van het heldhaftig
beoefenen van de christelijke
deugden van Moeder Maravillas of
pater Allegra kort nadat zij geroepen
waren naar hun hemelse Vader. Ik
zou nog andere namen kunnen
noemen. Bij het noemen van deze en
andere namen ben ik mij ervan
bewust, dat de procedures een groot
geschenk van God aan de Kerk zijn.



Wat nu het zaligverklaringsproces
van de stichter van het Opus Dei
betreft, dat vindt zijn verklaring niet
in de veronderstelde, maar niet
bestaande, macht van het Opus Dei.
En ook niet in de wel degelijk
aanwezige volksdevotie, maar in de
Kerk die hier zoals in alle gevallen
behoedzaam tot een oordeel is
gekomen. Zoals iedereen weet
onderzoekt de heilige Stoel voordat
zij iemand zalig of heilig verklaart,
niet alleen tot op de bodem of de
betreffende persoon in geur van
heiligheid gestorven is, maar ook of
deze mens tot in detail zich de
christelijke deugden op heldhaftige
wijze heeft eigen gemaakt. Gods
instemming met dit alles moet
blijken uit een wonder dat de
heiligheid van leven van de
betreffende persoon bevestigt.

Verder wijs ik op het gevoelen van
Vaticanum II, dat eerst door paus
Paulus VI en sinds 1983 door



Johannes Paulus II in daden is
omgezet en leidde tot de
vereenvoudiging van de procesgang
van de heiligverklaringen. De
nieuwe wetgeving heeft het mogelijk
gemaakt dat alle processen veel
eerder dan tevoren in gang gezet
kunnen worden.

De zalige Josemaria had, net als
Johannes Paulus II, een warme
tederheid voor Maria en een
bijzondere devotie voor Fatima. Er
wordt gesproken over een
ontmoeting met zuster Lucia. Hij zou
de eerste zalige geweest zijn die naar
Fatima pelgrimeerde...

De zalige Josemaria heeft zuster
Lucia in 1945 leren kennen, toen zij
in Tuy woonde. De stichter van het
Opus Dei was naar die stad gegaan
om de bisschop, een vriend van hem,
te bezoeken en deze stelde hem voor
aan zuster Lucia. Van haar kant
moedigde zij hem aan de grens over



te steken en een pelgrimage naar
Fatima te maken. Zij heeft zelfs voor
de visa gezorgd. De zalige Josemaria
had andere plannen, maar hij ging
op het voorstel van zuster Lucia in.
Kortom, men zou kunnen zeggen, dat
zij de «rechtstreeks
verantwoordelijke» was voor de
eerste reis van de zalige Josemaria
naar Portugal.

Al bij zijn eerste bezoek aan deze
bevoorrechte plaats was mgr. Escriva
geroerd door de devotie van de
Portugezen voor de heilige Maagd.
Hij kwam nog een paar keer naar
Portugal en elke keer nam hij de
kans waar om te gaan bidden in het
kapelletje van de verschijningen. Het
kwam meer dan eens voor, dat hij
lange tijd op de esplanade van het
heiligdom naast de kapel bleef om
zijn toevlucht te zoeken bij onze
Moeder. Daarin wilde de zalige
Josemaria heel erg Portugees zijn.



Zoals bekend, is het de eerste keer
dat een paar kinderen als belijder,
of geloofsgetuige, zalig verklaard
zijn. Het is een noviteit dat een
paar herdertjes die niet de
marteldood gestorven zijn, op de
leeftijd van Francesco en Jacinta
zalig verklaard zijn. Intussen
wordt het proces voortgezet. Deze
gebeurtenis heeft twijfels doen
rijzen, of terecht gesteld kan
worden, dat deze kinderen op
heldhaftige wijze de christelijke
deugden beoefend hebben. Wat
vindt u daarvan?

Mijn blijdschap om de
zaligverklaring van de «herdertjes»
was zeer groot. In sommige kringen
wordt -ik weet niet waarom- het
belang en de menselijke
volwassenheid van kinderen
ondergewaardeerd evenals de mate
waarin zij de vereniging met God
kunnen bereiken. Als we aan het
evangelie denken, zullen we ons de



vele lessen van de Heer over de
kinderen herinneren: zij zijn de
uitverkorenen van God, een
toonbeeld van eenvoud. Daarnaast
dragen de volwassenen de grote
verantwoordelijkheid aan de
kinderen geen aanstoot te geven,
maar hen juist te helpen de weg van
het goede in te slaan.

Bij de taak de kinderen te
onderrichten om de deugden te
beoefenen -die zij, zeg ik met nadruk,
in hun jeugd kunnen praktiseren:
hoe vaak heb ik dat niet
meegemaakt- is het heel belangrijk
hun voorbeelden van nabij te geven
die qua omstandigheden en
mentaliteit op henzelf lijken, zoals
Francisco en Jacinta.

Maar ook voor volwassenen kunnen
kinderen een voorbeeld zijn. Denk
aan de oproep van het evangelie: wij
moeten zien te worden als kinderen.
Deze oproep omvat een



rijpingsproces dat ons ertoe brengt
terug te keren naar de eenvoud, de
onschuld; en een afschuw te hebben
van het kwaad, de zonde. Alleen met
dat gelouterde hart slaagt men erin
met God te spreken en naar Hem te
luisteren, zoals in die betoverende
gesprekken van de herdertjes met
onze heilige Moeder Maria.

De prefect van de Congregatie voor
de heiligverklaringen heeft de
mening verdedigd, dat elke
zaligverklaring zijn eigen
oorspronkelijkheid bezit. Wat is,
als we daarvan uitgaan de
oorspronkelijkheid van de zalige
Josemaria en welke die van de
herdertjes?

Ik zou liever iets willen benadrukken
wat ze gemeen hebben: hun
onvoorwaardelijk verlangen de wil
van God te vervullen. Bij de
herdertjes bleek dit op buitengewone
wijze door de verschijningen van de



Maagd Maria. De zalige Josemaria
begreep de wil van God door
onverwachte lichten of heldere
momenten tijdens perioden van
gebed na lang smeken. God wijst
iedereen zijn weg. Het is echter
indrukwekkend vast te stellen hoe de
heiligheid er altijd in bestaat het
eigen leven geheel en al in dienst van
de oproep van God, de ontvangen
roeping te stellen. Verder hebben de
zielen van alle heiligen uiteindelijk
de transparantie van de ziel van een
kind. Denk maar hoe de zalige
Josemaria aan de vooravond van zijn
gouden priesterfeest zei, dat hij
tegenover God stond als een
hakkelend kind.

Wat voor weerslag kan de
zaligverklaring van de herdertjes
en het gebeuren van Fatima in de
Kerk van nu hebben? Wat voor
effect zou dat kunnen hebben voor
de gezinspastoraal en de
catechese?



Om veel redenen beschouw ik deze
zaligverklaring als een heel
belangrijke stap. Ik denk, dat er een
veel diepere betekenis in verscholen
ligt, omdat deze rechtstreeks
verbonden is met een ingrijpen van
God in de geschiedenis van de
mensen, middels de kleinen en
nederigen.

Bovendien brengt de heiligheid van
kinderen vaak de sfeer van het
christelijk huisgezin waarin zij
geboren zijn, aan het licht. Ik zie
deze zaligverklaring daarom als een
uiterst waardevolle aansporing voor
zoveel vaders en moeders die zich
inspannen om met natuurlijkheid het
beste dat zij in hun ziel herbergen,
het geloof, door te geven via de in het
gezin levend gehouden
godsvruchtige praktijken. Daarom
dient de verklaring van de paus, dat
Francisco en Jacinta gerekend mogen
worden onder de zaligen in de hemel
-onder andere- als herinnering aan



het belang van het gezin voor de
Kerk. De gezinnen bereiden de ziel
van het kind voor op het ontvangen
van Gods genade gedurende het hele
leven.

Het lijkt me, alsof ik de echo van de
woorden van de zalige Josemaria
hoor die telkens opnieuw zei: ik
zegen met mijn beide priesterhanden
de menselijke, heilige liefde van de
echtgenoten.

Sinds korte tijd wordt er
gespeculeerd over de opportuniteit
voor de Kerk om een nieuw Maria-
dogma af te kondigen: het dogma
van Maria als Medeverlosseres. Er
waren en zijn theologen die het
belang van dit dogma verdedigen,
terwijl anderen stellen, dat een of
andere formele verklaring van de
Kerk niet nodig is. Aan welke kant
staat u?

Dit is een kwestie die bezien moet
worden met de diepgang van het



geloof. Als het begrip
«Medeverlosseres» juist wordt
verstaan, is het stellig van toepassing
op de allerheiligste Maagd. Maar het
al dan niet tot dogma verklaren
behoort alleen tot de competentie
van de paus of van een oecumenisch
concilie.

Als we het hebben over het
pontificaat van Johannes Paulus II,
wat zijn in algemene lijnen de
wezenlijke trekken ervan. Welk
spoor zal er binnen de Kerk van
achterblijven? En in de oecumene?
En in de verhouding tussen Kerk
en maatschappij?

Vanaf het eerste moment heeft het
programma van het pontificaat van
Johannes Paulus II gedraaid rond het
ideaal de poorten van de wereld te
openen voor Christus. «Vreest niet»,
riep de paus al de eerste dagen van
zijn ambtsvervulling. En in deze
jaren heeft de Kerk onder zijn hand



zonder dikdoenerij de veelbelovende
open perspectieven van Vaticanum II
verdiept, opdat Christus werkelijk
aanwezig zou zijn in alle
werkelijkheden van het leven der
mensen.

Dat is een onderneming met een
grote draagwijdte waarin alle
gelovigen betrokken zijn. Niemand
die zich kind van God weet, kan hier
aan de kant blijven staan. Tijdens dit
pontificaat hebben de katholieken
zich, dankzij God, opgeroepen
gevoeld en voelen zij dit nog door de
constante oproep van de paus tot een
nieuwe evangelisatie, tot het openen
van de harten van de mensen en de
maatschappelijke structuren voor
Christus. Wij moeten bidden, opdat
wij, in deze gemeenschappelijke
hardnekkigheid om de wereld met
het licht van Christus te verlichten,
de weg naar de volledige eenheid
van alle christenen afleggen. De
laatste jaren zijn er zeer



hartverwarmende tekenen geweest
die de hoop doen opflakkeren.

Het document «Wij zijn de Kerk»,
ondertekend door duizenden
katholieken uit Noord-Europese
landen, is bekend. Een van de
centrale onderwerpen is de rol van
de vrouw in de Kerk. Wat is uw
mening over deze rol? Welk
perspectief ziet u in deze voor de
toekomst?

Het is begrijpelijk, dat het voor een
aantal mensen uiteindelijk moeilijk
te begrijpen is, dat het katholiek
priesterschap voorbehouden is aan
mannen. In alle eerlijkheid denk ik
echter, dat de kwestie van de rol van
de vrouw in het leven van de Kerk
veel rijker en veelomvattender is.
Het lijkt me heel verarmend de
discussie over de functie van de
vrouw in de Kerk terug te brengen
tot het thema van het ambtelijk
priesterschap, dat anderzijds al door



het Leergezag van de Kerk
verhelderd is.

De bijdrage van de vrouw aan het
kerkelijk leven is, mijns inziens, van
het allergrootste belang. Het zal een
van de aspecten zijn waarvan wij de
krachtige ontwikkeling in de
toekomst zullen zien; niet via uiterst
kritische eisen, maar vooral middels
de levenservaring van gelovige
vrouwen.

De Kerk heeft met spoed vrouwen
nodig die hun geloof coherent
beleven in alle omstandigheden; die
oorspronkelijke initiatieven tot
evangelisatie bevorderen; die hun
visie op veel kwesties geven; die
dappere getuigen van Christus zijn.
Het lijdt geen twijfel, dat wij in de
komende jaren in de
omstandigheden zullen verkeren om
getuige te zijn van een werkelijke
vreedzame mobilisatie van
christelijke vrouwen, van een



streven naar heiligheid en
apostolaat, van studie en leerstellige
voorbereiding die de Kerk in haar
geheel rijkelijk zal bevruchten.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/het-opus-dei-van-dichtbij-
bekeken/ (28-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/het-opus-dei-van-dichtbij-bekeken/
https://opusdei.org/nl/article/het-opus-dei-van-dichtbij-bekeken/
https://opusdei.org/nl/article/het-opus-dei-van-dichtbij-bekeken/

	Het Opus Dei van dichtbij bekeken

