
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (XIII):
niet redeneren,
maar kijken!

Het contemplatieve gebed
ontwikkelt een nieuwe manier
van kijken naar alles wat er om
ons heen gebeurt. Het is een
gave die voldoet aan ons
natuurlijk verlangen om in de
meest uiteenlopende
omstandigheden met God
verenigd te zijn.

12-4-2021



Als we denken aan wat nu, in politiek
en economisch opzicht, de op twee
na belangrijkste stad ter wereld is...
dat was in de eerste eeuwen
Antiochië, toen het de hoofdstad was
van een Romeinse provincie. We
weten dat daar voor de eerste keer
de naam ‘christenen’ (vgl. Hand
11,26) werd gebruikt voor de
volgelingen van Christus. De derde
bisschop van die stad was de heilige
Ignatius die, tijdens het bewind van
Trajanus ter dood veroordeeld, over
land naar de kust van Seleucië – het
huidige zuidelijke deel van Turkije –
werd gebracht en vervolgens over
zee werd overgebracht tot hij in
Rome aankwam. Onderweg stopten
ze in verschillende havens. In elke
plaats ontving hij christenen uit de
wijde omgeving en hij maakte van de
gelegenheid gebruik om brieven te
sturen naar de gemeenten van
volgelingen van Jezus: “Ik schrijf aan
alle gemeenten, en laat allen weten
dat ik uit vrije wil voor God sterf”.[1]



De heilige bisschop Ignatius wist dat
de wilde dieren van het Amfitheater
van Flavius – nu het Romeinse
Colosseum – zijn einde hier op aarde
zouden betekenen, en dus vroeg hij
onophoudelijk om te bidden dat hij
moedig zou zijn. Maar verschillende
keren zijn we in zijn brieven ook
getuige van de diepten van zijn ziel,
van zijn verlangen om definitief met
God verenigd te worden: “Er is geen
vuur van materieel verlangen in mij,
maar alleen levend water dat in mij
spreekt en tot mij zegt: Kom tot de
Vader”.[2]

Een plant met wortels in de hemel

Die inwendige oproep van de heilige
Ignatius van Antiochië – Kom tot de
Vader – die waarschijnlijk zijn leven
van vroomheid en zijn sacramenteel
leven heeft bezield, is in
werkelijkheid het bovennatuurlijke
rijpingsproces van het natuurlijk
verlangen dat wij allen hebben om



met God verenigd te zijn. Reeds de
Griekse filosofen van de oudheid
hadden in ons innerlijk een
hunkering naar het goddelijke
bespeurd, een heimwee naar ons
ware vaderland, “alsof wij een plant
zijn, niet een aardse maar een
hemelse”.[3] Benedictus XVI heeft
tijdens zijn catechese over het gebed
in de eerste audiëntie ook willen
terugkijken naar het oude Egypte,
naar Mesopotamië, naar de Griekse
filosofen en toneelschrijvers of naar
de Romeinse schrijvers; alle culturen
zijn altijd een getuigenis geweest van
het verlangen naar God. “De digitale
mens zoekt, net als de grottenmens,
in de religieuze ervaring de wegen
om zijn eindigheid te overwinnen en
zijn hachelijke aardse avontuur
veilig te stellen. (...) De mens draagt
in zich een dorst naar het oneindige,
een verlangen naar eeuwigheid, een
zoeken naar schoonheid, een
hunkering naar liefde, een behoefte



aan licht en waarheid, die hem naar
het Absolute drijven”.[4]

Men zegt vaak dat een van de meest
voorkomende problemen van dit
hachelijke aardse avontuur van onze
tijd de innerlijke verscheurdheid is,
die soms zelfs onbewust is: we
ervaren tegenstellingen tussen wat
we willen en wat we doen, we zien
aspecten van onszelf die niet
harmonieus in elkaar passen, we
bouwen het verhaal van ons leven
niet op als een ononderbroken band
met ons verleden en onze toekomst,
we zien niet hoe veel ideeën die we
hebben verworven of gevoelens die
we ervaren met elkaar
overeengebracht kunnen worden…
Hier en daar maken we misschien
meerdere versies van onszelf. Soms
lukt het ons zelfs niet om onze
aandacht uitsluitend op één enkele
taak te richten. Op al deze gebieden
verlangen wij naar die eenheid die
wij, naar het schijnt, niet kunnen



bewerkstelligen zoals zoveel andere
dingen. “Is het niet een teken des
tijds dat er vandaag de dag, ondanks
de enorme secularisatieprocessen,
een wijdverbreide behoefte aan
spiritualiteit bestaat, die zich in hoge
mate juist uit in een hernieuwde
behoefte om te bidden?”[5] vroeg de
heilige Johannes Paulus II aan het
begin van ons millennium. We zien
inderdaad veel initiatieven ontstaan,
zowel live als online, die erop gericht
zijn ons vermogen tot uiterlijke en
innerlijke stilte, tot luisteren, tot
concentratie, tot harmonie tussen
ons lichaam en onze geest te
vergroten. Dit alles kan ons, zoals
logisch is, een zekere natuurlijke rust
brengen. Maar het christelijk gebed
biedt ons een rust die niet louter een
voorbijgaand evenwicht is, maar de
vrucht van een opvatting van het
leven waarin alles met elkaar in
harmonie is en die voortkomt uit die
intieme relatie met God; het
christelijk gebed, dat een gave is,



ontwikkelt in ons een nieuwe visie
op de werkelijkheid die alles in Hem
verenigt. “Het is eerder een
innerlijke houding dan een reeks
praktijken en formules; het is eerder
een manier om dicht bij God te zijn
dan daden van aanbidding te
verrichten of woorden uit te
spreken.”[6] Natuurlijk ontstaat deze
innerlijke houding, deze manier om
dicht bij de Heer te zijn, niet van de
ene dag op de andere, noch komt zij
tot stand zonder dat wij ons ervoor
in de juiste gesteltenis brengen, zodat
God haar ons kan schenken: het is
een gave, maar het is ook een
opgave.

De ogen van een ziel die aan de
eeuwigheid denkt

In zijn homilie “Op weg naar
heiligheid”, van eind 1967, beschrijft
de heilige Jozefmaria in het kort de
weg van een leven van gebed.[7] We
beginnen te bidden – zegt hij ons –



met eenvoudige, korte gebeden, die
we waarschijnlijk in onze
kinderjaren uit ons hoofd hebben
geleerd; dat opent de weg naar de
vriendschap met Jezus waarin wij
ons leren inleven in zijn lijden, dood
en verrijzenis, en wij ons zijn
onderricht eigen willen maken. Dan
heeft ons hart behoefte aan de
omgang met ieder van de drie
goddelijke Personen afzonderlijk,
totdat dat beetje bij beetje onze hele
dag aanhoudt. En het is dan dat de
stichter van het Opus Dei het
stadium beschrijft dat overeenkomt
met het contemplatieve leven: het
moment komt waarop “wij ons
vermeien in de frisse en
overvloedige waterstromen die
opborrelen ten eeuwigen leven
(vgl.Joh 4, 14). Woorden schieten te
kort, omdat dit niet in taal uitgedrukt
kan worden; het verstand komt tot
rust. Het redeneren verstomt, het
aanschouwen begint”.[8] Op een
bepaald punt van die weg kunnen



wij ons dan afvragen: welke relatie
heeft het gebed met het eeuwig
leven? In welke zin wordt het gebed
een blik in plaats van dat het uit
woorden bestaat? Door te bidden
hopen wij de dingen, hier en nu, te
zien zoals God ze ziet; te vatten wat
er om ons heen gebeurt met een
eenvoudige intuïtie die voortkomt uit
de liefde.[9] Dat is de grootste vrucht
ervan, en daarom zeggen wij dat het
ons omvormt. Het helpt ons niet
alleen om bepaalde gewoontes te
veranderen of om bepaalde gebreken
te overwinnen; het christelijk gebed
is er vooral op gericht om ons met
God te verenigen, waardoor onze
blik langzamerhand overeenkomt
met de blik van God en dat begint al
hier op aarde. Op een bepaalde
manier proberen wij onze ogen te
genezen met zijn licht. Deze relatie
van liefde met God – die wij in Jezus
leren en verwezenlijken – is niet
gewoon iets wat wij doen, maar
verandert wie wij zijn.



Deze persoonlijke omvorming heeft
gevolgen – die zelfs heel praktisch
kunnen zijn – voor onze manier van
omgaan met de werkelijkheid. Door
samen met God in ons die
bovennatuurlijke blik te
ontwikkelen, kunnen wij
bijvoorbeeld het goede doorgronden
dat achter al het geschapene
schuilgaat, zelfs waar wij denken dat
het afwezig is, omdat niets ontsnapt
aan zijn liefdevolle plan, dat altijd
sterker is. Het brengt ons ertoe de
vrijheid van de anderen op een
nieuwe manier te waarderen, ons te
onttrekken aan de verleiding voor
hen te beslissen, alsof het lot van
alles van ons handelen zou
afhangen. We begrijpen ook beter
dat de handelwijze van God zijn
eigen manieren en tijden kent, die
wij mogen noch kunnen controleren.
Het contemplatieve gebed brengt ons
ertoe niet geobsedeerd te raken door
problemen onmiddellijk te willen
oplossen, maar doet ons beter in



staat zijn het licht te ontdekken in
alles wat ons omringt, ook in de
wonden en zwakheden van onze
wereld. Doordat we proberen de
dingen te bezien met de ogen van
God worden we bevrijd van een
gespannen verhouding tot de
realiteit en tot de mensen, omdat wij
trachten te leven in harmonie met
zijn almachtige liefde, in plaats van
deze met onze onhandige
interventies te belemmeren. De
heilige Thomas van Aquino zegt dat
“de contemplatie volmaakt zal zijn in
het hiernamaals, wanneer wij God
van aangezicht tot aangezicht zullen
zien (1 Kor 13,12), wat ons volmaakt
gelukkig zal maken”.[10] De kracht
van het gebed is dat wij reeds hier op
aarde deel kunnen hebben aan die
blik van God, ook al is het altijd “als
in een spiegel” (1 Kor 13,12). In 1972
vroeg iemand bij een bijeenkomst in
Portugal aan de heilige Jozefmaria
hoe men op een christelijke manier
met de dagelijkse problemen kan



omgaan. De stichter van het Opus Dei
wees er onder meer op dat het
gebedsleven ons helpt de dingen
anders te bezien dan zonder die
innige vereniging met God: “Wij
hebben een ander soort criterium;
wij zien de dingen met de ogen van
een ziel die denkt aan de eeuwigheid
en aan de liefde van God, die ook
eeuwig is”.[11] In andere
omstandigheden had hij ook gezegd
dat de manier om gelukkig te zijn in
de hemel veel te maken heeft met de
manier om gelukkig te zijn op aarde.
[12] Een Byzantijnse theoloog uit de
veertiende eeuw had iets soortgelijks
geschreven: “Het is ons niet alleen
vergund om ons op het Leven voor te
bereiden; het is ons ook vergund om
het nu al te leven en er naar te
handelen”.[13]

Rust… Vrede… Intens leven

De Catechismus van de Katholieke
Kerk verrast ons, aan het begin van



de uiteenzetting over het gebed, met
een vraag die functioneert als een
permanent gewetensonderzoek:
“Wanneer wij bidden, vanuit welke
houding spreken wij dan? Vanuit de
hoogte van onze trots en van onze
eigen wil, of vanuit de ‘diepte’ (Ps
130,1) van een nederig en berouwvol
hart?” En daarna gaat de tekst
onmiddellijk verder met ons te
herinneren aan de fundamentele
voorwaarde voor het gebed: “De
nederigheid is de grondslag voor het
gebed”.[14] Inderdaad kan die blik
op de eeuwigheid die het
contemplatieve gebed in ons opwekt
alleen maar groeien in de vruchtbare
bodem van de nederigheid, in een
klimaat van openheid voor Gods
oplossingen in plaats van alleen te
vertrouwen op onze eigen recepten.
Soms kan een overdreven
vertrouwen in onze intelligentie en
in onze planning ertoe leiden dat wij
in de praktijk bijna leven alsof God
niet bestaat. Wij hebben altijd een



nieuwe nederigheid tegenover de
werkelijkheid nodig, tegenover de
mensen, tegenover de geschiedenis.
Deze nederigheid is een vruchtbare
bodem voor Gods handelen. Paus
Franciscus heeft in zijn catechese
over het gebed gekeken naar de
ervaring van koning David: “De
wereld die voor zijn ogen verschijnt,
is geen stil tafereel: zijn blik vat
achter de loop van de geschiedenis
een groter mysterie. Het gebed is
juist daaruit geboren: uit de
overtuiging dat het leven niet iets is
dat langs ons heen gaat, maar dat het
een ontzagwekkend mysterie is”.[15]

Dan, als wij delen in die blik die de
contemplatie midden in de wereld
ons biedt, zullen wij, voor zover
mogelijk, onze verlangens naar
eenheid bevredigen: met God, met de
anderen, binnen in onszelf. Wij
zullen verbaasd staan over onszelf
omdat wij ons onvermoeibaar
inzetten voor het welzijn van de



anderen en van de Kerk, en onze
talenten zien bloeien “als een boom,
wortelend waar water stroomt, die
vrucht draagt in het seizoen” (Ps 1,3).
We zullen een beetje smaken van die
harmonie waartoe wij zijn bestemd.
We zullen die vrede genieten die we
op geen enkele andere manier
vinden. “Rennen, rennen!… Doen,
doen!… Koortsachtige bedrijvigheid,
de dwaasheid om steeds in beweging
te zijn… (…) Zij werken namelijk met
het zicht op het heden: zij leven van
het ene moment in het andere. – Jij
moet alles bezien in het licht der
eeuwigheid, toekomst en verleden
steeds voor ogen houdend…

Rust. – Vrede. – Leid een intens
innerlijk leven.”[16]

Andrés Cárdenas Matute



[1] Heilige Ignatius van Antiochië, 
Brief aan de Romeinen, nr. 4.

[2] Ibid., nr. 7.

[3] Plato, Timeo, 90a.

[4] Benedictus XVI, Audiëntie,
11-5-2011.

[5] Heilige Johannes Paulus II, apost.
Brief Novo Millennio ineunte, nr. 33.

[6] Benedictus XVI, Audiëntie,
11-5-2011.

[7] Vgl. heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 306.

[8] Ibid., nr. 307.

[9] Dit is de thomistische opvatting
van de contemplatie als “simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens”.

[10] Heilige Thomas van Aquino, 
Summa theologica, II-II, c.180, a.4.



[11] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 4-11-1972.

[12] Vgl. heilige Jozefmaria, De
Smidse, nr. 1005.

[13] Nicolás Cabasilas, Het leven in
Christus.

[14] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2559.

[15] Paus Franciscus, Audiëntie,
24-6-2020.

[16] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
837.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-

https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xiii-niet-redeneren-maar-kijken/
https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xiii-niet-redeneren-maar-kijken/


xiii-niet-redeneren-maar-kijken/
(25-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xiii-niet-redeneren-maar-kijken/

	Hem kennen en jezelf kennen (XIII): niet redeneren, maar kijken!

