
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (VII):
Verbinding maken

De woorden die de heilige
Jozefmaria gebruikte aan het
begin of einde van zijn gebed
kunnen ook als leidraad dienen
voor het onze.

20-8-2020

In de vorige eeuw werd er veel
gesproken over het vermeende
bestaan van een rode telefoon die een
verbinding vormde tussen de
wereldleiders van de twee



grootmachten, al bevonden ze zich
op duizenden kilometers afstand van
elkaar. Het idee om onmiddellijk te
kunnen praten met mensen die zo
ver weg zijn, veroorzaakte veel
verbazing. De mobiele telefoons die
we tegenwoordig kennen waren nog
onvoorstelbaar. In 1972 zei de heilige
Jozefmaria toen hij het over dit
apparaat (die rode telefoon) had, dat
wij “een directe telefoonlijn hebben
met God onze Heer, een veel
directere. (…) Hij is zo goed, dat Hij
altijd beschikbaar is, dat Hij ons niet
laat wachten.”[1]

Door het geloof weten we dat de
Heer altijd aan de lijn is. Maar hoe
vaak hebben we geen moeilijkheden
ervaren om Hem te horen of om
constant te zijn in de tijden van
gebed die we ons hadden
voorgenomen. Sommige mensen
verklaren die moeilijkheden door te
zeggen dat “ze geen verbinding met
God kunnen maken”. Dat is een



pijnlijke ervaring die ertoe kan
leiden het gebed op te geven.
Waarschijnlijk hebben wij dat ook
meegemaakt. Hoeveel moeite we ook
doen, soms zelfs gedurende jaren,
toch blijft het gevoel bestaan dat we
niet weten hoe we met God kunnen
praten: al zijn we er zeker van een
directe lijn naar Hem te hebben, toch
slagen we er niet in om onze
innerlijke monoloog te doorbreken,
bereiken we niet die intimiteit waar
we zo naar verlangen.

Paus Franciscus moedigt ons aan om
“de verbinding met Jezus open te
houden, met Hem aan de lijn te
blijven. (…) Net zoals je ervoor zorgt
je verbinding met internet niet te
verliezen, moet je ervoor zorgen dat
je met de Heer verbonden blijft, en
dat betekent het gesprek niet af te
kappen, naar Hem te luisteren, Hem
jouw dingen te vertellen”.[2] Hoe
kunnen we aan de andere kant van
de lijn wakker blijven? Wat kunnen



we doen om van ons gebed een
gesprek tussen twee personen te
maken? Wat is de manier om in de
loop van de jaren steeds meer te
groeien in intimiteit met de Heer?

Door de heilige Jozefmaria geschreven
tekst: + Voorbereidend gebed. Mijn
Heer en mijn God. Ik geloof vast dat U
hier aanwezig bent: – dat U mij ziet, –
dat U mij hoort. – Ik aanbid U vol
diepe eerbied. – Ik vraag U vergiffenis
voor mijn zonden, en genade om deze
tijd van gebed met vrucht te
volbrengen. Maria mijn onbevlekte
Moeder, heilige Jozef, mijn vader en
heer, mijn engelbewaarder, bidt voor
mij.

Hij kijkt naar ze vanaf de oever

Na de verrijzenis gaan de leerlingen
naar Galilea omdat de Heer het zo
aan de heilige vrouwen had gezegd:
“Daar zullen zij Mij zien” (Mt 28,10).
De dag breekt aan. Petrus en
Johannes, vergezeld van vijf



anderen, roeien na een nacht waarin
ze vruchteloos hebben gevist, naar
de oever van het meer. Vandaar kijkt
Jezus naar hen (vgl. Joh 21,4 e.v.).
Wanneer we met ons gebed
beginnen weten wij dat Jezus op ons
wacht, net zoals in die scène gebeurt,
en we maken ons bewust van zijn
aanwezigheid. Hij kijkt naar ons
vanaf de oever, Hij wacht op ons en
wil naar ons luisteren. Als we ons
voorstellen dat de blik van de Heer
op ons rust, zal dat ons gedurende
het hele gebed helpen. Ook wij willen
naar Hem kijken: “Dat ik U mag zien:
dit is de kern van het gebed”.[3] Aan
het begin van de dialoog met God
kruisen inderdaad de blikken van
twee personen die elkaar liefhebben
elkaar: “Naar God kijken en zich
door God laten bekijken: dat is
bidden”.[4]

Maar wij willen ook zijn woorden
horen, merken hoeveel Hij van ons
houdt en te weten komen wat Hij



verlangt. De leerlingen hadden niets
gevangen, maar Jezus praat met hen,
geeft ze aanwijzingen zodat ze niet
met lege handen teruggaan: “Werpt
het net uit rechts van de boot, daar
zult ge iets vangen” (Joh 21,6). Goede
gesprekken hangen er vaak vanaf dat
de eerste woorden voor een goede
afstemming zorgen. Net zo zijn de
eerste minuten van het gebed
belangrijk omdat ze bepalen hoe de
overige minuten zullen verlopen. Als
we moeite doen om het gesprek goed
te beginnen, zal ons dat helpen om
de rest van het gesprek
gemakkelijker levendig te houden.

Tot dat moment twijfelden degenen
in de boot. Toen ze de netten vol met
vis zagen, toen ze beseften dat het
gesprek met Jezus doeltreffender
was dan zoveel uren van eenzame
inspanning, zei Johannes tegen
Petrus: “Het is de Heer!” (Joh 21,7).
Deze zekerheid is al een begin van
gebed: de Heer is hier, vlak bij ons, of



we ons nu voor het tabernakel
bevinden of ergens anders.

Zoals de Heilige Geest het ingeeft

Terwijl ze de boot, die zwaar is door
de volle netten, meetrekken bereiken
de leerlingen de oever. Daar treffen
ze een onverwacht ontbijt aan van
brood en vis op een houtskoolvuur.
Ze gaan rond het vuur zitten en eten
in stilte. Niemand “durfde Hem
vragen: ‘wie zijt Gij?’ want ze wisten
dat het de Heer was” (vgl Joh 21,12).
Jezus is degene die het gesprek leidt.
Inderdaad is de sleutel van het
gebed, God zijn gang laten gaan,
meer dan de inspanning van ons
eigen hart. Toen men de heilige
Johannes Paulus II vroeg hoe zijn
gebed was, antwoordde hij: “Dat zou
u aan de Heilige Geest moeten
vragen! De Paus bidt precies zoals de
Heilige Geest hem te bidden ingeeft”.
[5] Het belangrijkste element is de U,
omdat bij God ons bidden begint.



Nadat we ons bewust zijn geworden
van de aanwezigheid van God,
moeten we de geluiden dempen en
naar een innerlijke stilte streven wat
enige inspanning vergt. Zo zal het
makkelijker zijn de stem van Jezus te
horen die ons vraagt: “Vrienden,
hebben jullie soms wat vis?” (Joh
21,5); die ons zegt: “Haalt wat van de
vis” (Joh 21,10); of die ons vriendelijk
vraagt: “Volg Mij” (Joh 21,19).
Daarom wijst de Catechismus van de
Kerk erop dat het gebed een strijd is
om ons los te maken (van onszelf) om
verbinding te zoeken met God, en zo
in de eenzaamheid van ons hart met
God te spreken.[6] De heiligen
hebben heel vaak deze raadgeving
herhaald: “Laat je gewone
bezigheden even achterwege; treed
een moment in jezelf, ver van het
tumult van je gedachten. Werp je
drukkende zorgen weg uit je
binnenste; verwijder alles wat je
onrustig maakt. (…) Ga het vertrek
van je ziel binnen; sluit alles buiten,



behalve God en dat wat je kan helpen
Hem te zoeken; en ga zo, met alle
deuren gesloten, naar Hem op zoek.
Zeg dan, mijn ziel, zeg tegen God:
‘Uw gelaat zoek ik; uw aanschijn,
Heer, wil ik zoeken.’ (Ps 27,8)”.[7]

Dit zal niet altijd gemakkelijk zijn,
omdat bezigheden en zorgen ons
geheugen en onze verbeelding sterk
in beslag nemen en ons hart kunnen
vullen. Er bestaat ongetwijfeld geen
toverstokje, want de afleidingen zijn
gewoonlijk niet te vermijden en het
is moeilijk onze aandacht zonder ups
en downs erbij te houden. De heilige
Jozefmaria raadde altijd aan om van
de afleidingen altijd een thema van
gesprek met Jezus te maken, door ze
te gebruiken “om te bidden voor het
voorwerp van die afleiding, voor die
mensen, en om de Heer te laten
handelen, die altijd uit elke ingeving
haalt wat Hij wil”.[8] Het is ook een
doeltreffende hulp, het goede
moment en een geschikte plaats te



vinden. Hoewel men op iedere plaats
kan bidden, wordt onze dialoog niet
door alle omstandigheden
vergemakkelijkt, en laat de ene
omstandigheid ons oprechte
verlangen om te bidden beter zien
dan de andere.

Het inleidende gebed: verbinding
(tot stand brengen)

Om de verbinding te
vergemakkelijken, raadde de heilige
Jozefmaria een inleidend gebed aan
dat hij altijd gebruikte.[9] Met die
woorden leert hij ons te beginnen
met een acte van geloof en een
nederige instelling: “‘Ik geloof dat U
hier aanwezig bent, ik aanbid U met
diepe eerbied’. Het is gewoon een
manier om tegen Jezus te zeggen: ‘Ik
ben gekomen om bij U te zijn, ik wil
met U praten en ik verlang ernaar
dat U ook met mij praat; ik wijd deze
ogenblikken aan U met de hoop dat
deze ontmoeting mij helpt om me



meer met uw wil te vereenzelvigen’.
Door te zeggen ‘ik geloof vast’ geven
we uitdrukking aan een feit, maar
ook aan een verlangen; we vragen de
Heer ons geloof te vermeerderen,
omdat we weten dat ‘het geloof
datgene is wat het gebed vleugels
geeft’.”[10] En die act van geloof
brengt ons onmiddellijk tot de
aanbidding waardoor we enerzijds
Gods grootheid erkennen en
anderzijds ons besluit laten zien ons
in zijn handen over te geven. Direct
daarna erkennen wij onze
zwakheden door om vergiffenis en
genade te vragen, want “de
nederigheid is de basis voor het
gebed”.[11] We weten dat we klein
zijn in het aangezicht van zijn
grootheid en dat we niet over eigen
krachten beschikken. Het gebed is
een gratis geschenk waar de mens als
een bedelaar om moet vragen.
Daarom concludeerde de heilige
Jozefmaria dat “het gebed de



nederigheid van de mens [is] die zijn
diepe ellende (…) erkent”.[12]

Geloven, aanbidden, vergiffenis
vragen en om hulp smeken: vier
bewegingen van het hart die ons
openstellen voor een goede
verbinding. De serene herhaling van
dit inleidende gebed kan ons helpen,
als we er woord voor woord van
‘smaken’. Het kan nuttig zijn om het
meerdere malen te herhalen totdat
onze aandacht op de Heer is
geconcentreerd. Wat ons ook kan
helpen is, in onze eigen woorden een
persoonlijk inleidend gebed te
bedenken en te gebruiken wanneer
we dor of verstrooid zijn. Als we
afgeleid zijn of onze geest leeg is,
kunnen we langzaam een
mondgebed (het Onzevader of het
gebed dat ons op dat moment het
meeste zegt) herhalen, wat
bevorderlijk is om onze aandacht bij
het gesprek te houden en onze ziel
tot rust te brengen: een, twee, drie



keer, waarbij we de woorden
langzaam uitspreken of er iets van
veranderen.

Een brandend vuur: dialoog

Deze eerste aanzet om de verbinding
te leggen komt vóór het eigenlijke
gebed, vóór die “dialoog met God (…),
van hart tot hart, waar heel onze ziel
bij betrokken is: het verstand en de
verbeeldingskracht, het geheugen en
de wil”.[13] Als we teruggaan naar
die dageraad toen de leerlingen nog
verbaasd waren over de
wonderbaarlijke visvangst, steekt
Jezus een vuur aan om te verwarmen
wat Hij heeft voorbereid. We kunnen
ons voorstellen hoe Hij het zou doen,
de eventuele struikelblokken
vermijdend zodat het vuur goed zou
gaan branden. Net zo moeten wij, als
we het gebed beschouwen als een
vuurtje dat we willen zien groeien,
eerst een geschikte brandstof vinden.



De brandstof die het vuur voedt is
gewoonlijk het geheel van de dingen
die we onder handen hebben en
onze eigen persoonlijke
omstandigheden: het thema van het
gesprek is ons leven. Onze vreugde,
ons verdriet en onze zorgen zijn de
beste samenvatting van wat er in ons
hart leeft. Met eenvoudige woorden
gaat ons gesprek over de dagelijkse
gebeurtenissen, zoals we ons kunnen
voorstellen hoe dat ging bij dat
ontbijt op het strand. En zelfs zal het
vaak beginnen met een: “Heer, ik
weet niet hoe!”.[14] Het christelijk
gebed blijft echter niet beperkt tot
het openleggen van onze eigen
intimiteit voor God, aangezien we op
een bijzondere manier het vuur
voeden met het leven van Christus
zelf. We spreken met God ook over
Hem, over zijn leven op aarde, over
zijn verlangens ons te verlossen. En
omdat we ons, naast dit alles,
verantwoordelijk voelen voor onze
medemensen “laat de christen de



wereld niet buiten de deur van zijn
kamer, maar draagt hij in zijn hart
mensen en situaties, problemen, en
zo veel dingen met zich mee.”[15]

Met dit uitgangspunt kan iedereen
zoeken naar manieren om te bidden
die het best bij hem passen. Er zijn
geen vaste regels. Ongetwijfeld stelt
het volgen van een bepaalde
methode ons in staat om te weten
wat we moeten doen, totdat we Gods
initiatief ervaren. Zo vinden
sommige mensen het bijvoorbeeld
nuttig om een weekplanning met
flexibele gebedstijden te hebben.
Soms is opschrijven wat we zeggen
nuttig om niet verstrooid te raken. In
een periode van intens werk zal het
gebed anders zijn dan in rustiger
tijden; het kan ook een meegaan zijn
met de liturgische tijd waarin de
Kerk zich bevindt. Er zijn veel wegen
die zich voor ons openen: ons
verdiepen in de beschouwing van het
evangelie, door de allerheiligste



Mensheid van de Heer te zoeken, of
aan de hand van een goed boek een
thema overwegen, in het besef dat
lezen het ons makkelijker maakt ons
geweten te onderzoeken; er zullen
dagen zijn dat we meer vragen, God
loven of aanbidden; rustig
schietgebedjes bidden is een goede
weg voor momenten van innerlijke
onrust; andere keren zullen we stil
blijven, omdat we ons vol liefde
bekeken weten door Christus of
Maria. Over welke weg de Heilige
Geest ons ook gevoerd heeft,
uiteindelijk leidt alles ons tot het
“Hem kennen en jezelf kennen”.[16]

De wind en het bladafval

Behalve het hebben van een goede 
brandstof, moeten we, om de vlam
goed brandend te houden, rekening
houden met de hindernissen die we
kunnen ondervinden: de wind van de
verbeelding die het zwakke
beginvlammetje probeert te doven,



en de vochtige bladeren van de
hoopjes ellende die we gaan
proberen te verbranden. Onze
verbeelding speelt zonder twijfel een
belangrijke rol in de dialoog en we
zullen die vooral moeten gebruiken
wanneer we het leven van de Heer
beschouwen. Maar tegelijkertijd is ze
de dorpsgek. En zingt ze meestal het
hoogste lied in onze fantasiewereld.
Als we onze verbeelding te veel de
losse teugel laten en haar niet onder
controle houden is zij een bron van
verstrooiing. Vandaar dat het nodig
is de windvlagen die het vuur willen
doven af te houden, maar juist de
vlagen die helpen het vuur aan te
wakkeren, te bevorderen. Er is een
veelbetekenend detail in de
ontmoeting van de verrezen Heer
met zijn leerlingen aan de oever van
het meer van Tiberias. Slechts een
van hen, de heilige Johannes, is er op
de Calvarieberg bij geweest en juist
hij is het die de Heer ontdekt. Het
contact met het kruis heeft zijn blik



gezuiverd: deze is fijngevoeliger en
preciezer geworden. De smart effent
de weg van het gebed; door de
innerlijke versterving stookt onze
verbeelding het vuur juist op, omdat
we vermijden dat ze verandert in
een ongecontroleerde windvlaag die
het vuur verstikt. Tenslotte moeten
we rekening houden met de 
vochtigheid van het bladafval. In ons
binnenste is er een onderwereld van
slechte herinneringen, kleine
wrokgevoelens, jaloezieën,
vergelijkingen, zinnelijkheid en
verlangens naar succes, waardoor
we ons op onszelf focussen. Het
gebed leidt ons precies in de
tegenovergestelde richting: ons ‘ik’
vergeten met het doel ons op Hem te
concentreren. Het is nodig dat deze
emotionele lading in ons gebed
verdampt doordat we die nattigheid
in de zon die God is leggen en
zeggen: “Kijk dit eens, en dit erge; ik
leg het voor U neer, Heer: zuiver
het”. En dan gaan we Hem hulp



vragen om te vergeven, te vergeten,
ons te verheugen over het welzijn
van de anderen; om de positieve kant
van de dingen te zien, om
bekoringen af te wijzen of om
dankbaar te zijn voor vernederingen.
Zo zal die vochtigheid verdampen die
ons gesprek met God zou kunnen
bemoeilijken.

Een verlangen dat blijft

Verbinding, dialoog en evenwicht.
Het laatste gedeelte van het gebed is
het moment om te weten wat we
ervan ‘meenemen’. Dit bracht de
heilige Jozefmaria ertoe te denken
aan de ‘voornemens, gevoelens en
ingevingen’.[17] Aan het einde van
het gesprek met God ontkiemt in alle
eenvoud het verlangen naar
verbetering, naar het vervullen van
zijn wil. Dit verlangen, heeft de
heilige Augustinus gezegd, is al een
goed gebed: zolang je blijft
verlangen, zul je blijven bidden.[18]



Die bedoelingen kunnen soms
worden omgezet in voornemens die
vaak concreet en praktisch zullen
zijn. In ieder geval dient het gebed
als een impuls om in de uren die
volgen in Gods aanwezigheid te
leven. De gevoelens kunnen meer of
minder intens zijn geweest; ze zijn
niet altijd belangrijk, hoewel we als
we nooit gevoelens zouden hebben,
ons zouden moeten afvragen waar
we gewoonlijk met ons hart zijn.
Uiteraard zijn het niet
noodzakelijkerwijze gevoelens die
we lichamelijk merken, want ze
kunnen ook opkomen door de stille
verlangens van onze wil, zoals
wanneer je wilt willen.

De ingevingen zijn lichten van God
en het is goed ze op te schrijven,
omdat ze ons in onze latere gebeden
veel zullen helpen. Na verloop van
tijd kunnen ze een goede brandstof
zijn om onze ziel op meer dorre
momenten, wanneer we lusteloos of



niet erg helder zijn, wakker te
maken. Wanneer we die ingevingen
ontdekken, lijkt het ons dat we ze
nooit zullen vergeten, maar in
werkelijkheid wordt de herinnering
eraan door de tijd versleten. Daarom
is het goed ze op te schrijven
wanneer we ze net hebben gekregen:
“Prent de woorden die je in het
gebed getroffen hebben, in je
geheugen en herhaal ze dikwijls
gedurende de dag”.[19]

Laten we niet de hulp vergeten die
onze vrienden in de hemel ons
willen geven. Als we ons zwak
voelen, wenden we ons tot hen die
het dichtst bij God staan. We kunnen
dit zowel aan het begin als aan het
eind doen, en ook op die momenten
dat we de moeilijkheid voelen om de
vlam brandend te houden. Vooral
onze Moeder, haar bruidegom sint
Jozef en onze engelbewaarder zullen
er zijn om ons “heilige gedachten in
te geven”.[20]



José Manuel Antuña

[1] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 8-11-1972.

[2] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Christus vivit, nr. 158.

[3] Paus Benedictus XVI, audiëntie,
4-5-2011.

[4] Paus Franciscus, audiëntie,
13-2-2019.

[5] Heilige Johannes Paulus II, Over
de drempel van de hoop, Veen
Uitgeverij Groep, 1994, blz. 39.

[6] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 2711 e.v.

[7] Heilige Anselmus, Proslogion,
hfst. 1.



[8] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 21-2-1971.

[9] Zie voor het hele inleidend gebed
hierboven.

[10] Heilige Johannes Clímacus, De
trap naar het paradijs, trede 28.

[11] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2559.

[12] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
259.

[13] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 119.

[14] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 244.

[15] Paus Franciscus, audiëntie,
13-2-2019.

[16] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
91.



[17] Het volledige afsluitende gebed
dat de Heilige Jozefmaria aanbevolen
heeft is: “Ik dank U mijn God, voor de
goede voornemens, gevoelens en
ingevingen die U mij in deze tijd van
gebed hebt gegeven. Ik vraag uw
hulp om ze te verwezenlijken. Maria,
mijn onbevlekte Moeder, heilige
Jozef, mijn vader en heer, mijn
engelbewaarder, bidt voor mij”.

[18] Vgl. heilige Augustinus, Enarrat.
In Ps, 37,14.

[19] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
103.

[20] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
567.

José Manuel Antuña

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-vii-verbinding-maken/


article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-
vii-verbinding-maken/ (3-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-vii-verbinding-maken/
https://opusdei.org/nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-vii-verbinding-maken/

	Hem kennen en jezelf kennen (VII): Verbinding maken

