opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XIX): Om

het beste van jezelf

te geven

De deugden laten onze
persoonlijkheid stralen en
stellen ons in staat om in
allerlei dagelijkse situaties te
ontdekken wat het juiste is om
te doen.

13-9-2023

Er was eens een dichter die zich
voorstelde hoe de vogels aan de kust,
gedragen door de wind, vliegen in de



vreugdevolle aanschouwing van de
bruisende golfslag van de zee en de
schoonheid van de hemel. Als wij
niet het geluk hebben om aan zee te
wonen, hebben we misschien
herinneringen aan de keren dat we
aan de kust waren; niet alleen
vanwege de onmetelijkheid van de
zee, zijn kleuren of de strandsfeer,
maar ook vanwege zijn geluid. In
feite bestaan er talloze opnames van
het geluid van de zee die in ons, waar
we ook zijn, al deze indrukken - van
het water, van de rotsen of duinen,
van de vogels, van het strand -
oproepen, die zo weldadig zijn voor
wie ernaar luistert. De heilige
Jozefmaria stelde zich de deugden
voor als elk van deze geluiden, zo
verschillend in klankkleur en
intensiteit, maar die samen de
muziek van de zee vormen: ‘Zoals
het geruis van de zee bestaat uit het
bruisen van de afzonderlijke golven,
zo bestaat de heiligheid van jullie
apostolaat uit de persoonlijke



deugden van ieder van jullie
afzonderlijk.’[1]

Volmaakt zijn betekent niet:
hetzelfde zijn

De heilige Hiéronymus schrijft dat
‘Jezus Christus geen onmogelijke
dingen gebiedt, maar volmaakte
dingen’.[2] We zouden hier tegenin
kunnen brengen dat juist het
volmaakte ons vaak als onmogelijk
voorkomt: wie durft van zichzelf te
zeggen dat zijn daden “volmaakt”
zijn? Bovendien gaan de
getuigenissen van de heiligen precies
in de tegenovergestelde richting:
naarmate ze dichter bij het licht van
God komen, worden ze zich meer en
meer bewust van hun
onvolmaaktheden. Onze verwarring
neemt nog toe als we ons realiseren
dat het fragment uit het Evangelie
waarnaar Hiéronymus verwijst, nou
juist een gebod van Jezus is: “‘Weest
volmaakt zoals jullie hemelse Vader



volmaakt is’ (Mt 5,48). Welk mysterie
verbergen deze woorden?

Eerst moet duidelijk gemaakt
worden dat ons begrip van wat
“volmaakt” is misschien inhoudt dat
iets onovertroffen is in zijn soort, iets
dat niet meer verbeterd kan worden.
Toegepast op het gedrag van een
persoon kan zo'n idee van
“volmaaktheid” zo ver afstaan van
onze gewone ervaring dat het zelfs
afschrikwekkend voor ons kan zijn.
Maar de meest voorkomende
betekenis waarin dit woord in de
Bijbel wordt gebruikt, heeft te maken
met iets dat af is, verwezenlijkt, met
iemand die alles van zichzelf geeft
wat hij kan geven. Dit maakt het
gemakkKkelijker om te begrijpen dat
Christus' uitnodiging om “volmaakt
te zijn” niet het eindpunt is van een
lijst met criteria waaraan we op alle
gebieden van het leven moeten
voldoen, maar de bekroning van een
uiteenzetting waarin Hij spreekt over



het liefhebben van iedereen, vriend
en vijand, zoals God hen liefheeft
(vgl. Mt 5,43-48). ‘Heilig zijn betekent
niet: telkens meer dingen doen of
bepaalde doelstellingen halen die we
onszelf hebben opgelegd. Zoals de
heilige Paulus ons uitlegt, bestaat de
weg naar de heiligheid in de
medewerking met het optreden van
de Heilige Geest, totdat Christus in
ons gevormd is (vgl. Gal 4,19).’[3] In
aansluiting op deze betekenis van
“volmaaktheid” spreekt de
Catechismus van de Kerk over de
menselijke deugden door in de eerste
plaats op te merken hoe deze ‘het de
mens mogelijk maken niet alleen
goede daden te stellen, maar ook het
beste van zichzelf te geven’.[4] Net
zoals in het geluid van de zee alle
golven door elkaar heen klinken
terwijl ze allemaal een verschillend
geluid maken, zo is in een heilig
leven elke deugd in harmonie met de
andere: samen vormen ze de beste
versie van elke persoon. En net zoals



geen twee personen in de wereld
hetzelfde zijn, zijn er ook geen twee
manieren om de deugden
harmonieus te beleven hetzelfde. Om
ons heilig te maken, dat wil zeggen,
om ons naar Hem toe te leiden,
rekent God op elk van onze unieke
eigenschappen, die Hij veel beter
kent dan wijzelf. Het is aan ieder van
ons om binnen te gaan in ‘het
mysterie van het unieke en
onherhaalbare plan dat God voor
ieder van ons heeft en dat wordt
gerealiseerd te midden van de meest
uiteenlopende contexten en
beperkingen’[5]: om met Gods
genade en met onze vrijheid de
geliefde zoon, de geliefde dochter te
worden waarvan de Heer van
eeuwigheid af heeft gedroomd.
Daarom zei de heilige Jozefmaria al
heel vroeg tegen degenen die met het
Opus Dei in contact kwamen: ‘Jullie
moeten zo verschillend zijn als de
heiligen in de hemel, die allen hun



eigen, zeer persoonlijke trekken
hebben.’[6]

De heiligheid is een op maat
gemaakt kledingstuk

De verschillende deugden helpen ons
niet alleen om in een concrete
handeling het juiste te kiezen in
plaats van het verkeerde; dat is heel
wat, maar het is nog steeds weinig.
Die zelfbeheersing die we door de
deugden krijgen, de gerichtheid van
onze krachten naar de liefde, zet ons
er in de praktijk toe aan het beste te
kiezen boven het middelmatige.
Soms heeft een beperkte opvatting
van de deugd ertoe geleid dat we
deze zien als een compromis tussen
twee negatieve uitersten, als een
geometrisch midden tussen twee
polen die we willen vermijden. Dan
kijken we niet naar de top, maar
proberen we eerder om niet in het
ravijn aan de rechter- of linkerkant
te vallen. En toch heeft God ieder van



ons een eigen top gegeven, die past
bij ons eigen geologische landschap,
waarin we op weg zijn; en in dat
landschap moeten we zowel de
verschillende obstakels of gevaren
die ons bedreigen ontdekken, alsook
het terrein waarop onze voetstappen
de beste grip op de grond hebben.

In zijn commentaar op de ethiek van
Aristoteles wijst Thomas erop dat
‘het juiste midden voor ons datgene
is wat voor ons de gepaste maat niet
overschrijdt of eronder blijft.
Daarom is dit midden niet voor
iedereen hetzelfde’.[7] Thomas legt
dit uit met het beeld van schoenen,
waarvoor iedereen zijn eigen maat
moet vinden; de Griekse filosoof
gebruikt het beeld van voedsel, in de
zin dat een atleet en iemand die
nauwelijks aan lichaamsbeweging
doet niet op dezelfde manier matig
zijn. Aangezien er niet één manier is
om de deugden te beleven, lijkt het
geen goede aanpak om te proberen



iemand universele recepten voor te
schrijven om een geordend,
edelmoedig of nederig persoon te
worden. Bovendien, zoals ook
Aristoteles begreep, wordt iemand
niet deugdzaam door alleen
uitwendig een reeks handelingen te
verrichten, maar door ze met
specifieke innerlijke gesteltenissen
uit te voeren: ‘Op de eerste plaats
moet iemand weten wat hij doet;
vervolgens de juiste keuze maken en
op de derde plaats vastberaden en
standvastig handelen.’[8] Dus als de
vorming de personen er niet toe
brengt te begrijpen dat het belangrijk
is om een bepaalde deugd te
verwerven en om er uit vrije wil, uit
liefde, voor te kiezen, lopen de
uiterlijke handelingen die
ogenschijnlijk op de liefde gericht
zijn het risico vruchteloos te zijn.

Getroffen door het feit dat de Heer
om ons heilig te maken wil rekenen
op ieders persoonlijke



eigenschappen, bad een eenvoudige
vrouw: ‘Maak dat we ons leven
leven, niet als een schaakspel
waarbij elke zet wordt berekend, niet
als een wedstrijd waarin alles
moeilijk is, niet als een theorie die
ons het hoofd breekt, maar als een
eindeloos feest waar de ontmoeting
met U vernieuwd wordyt, als een
dans, als een dans in de armen van
uw genade.’[9]

Spieren die in elke richting kunnen
buigen

Een van de tekenen dat iemand
fysiek goed in vorm is, is dat de
spieren een hoge mate van
soepelheid hebben. Door
rekoefeningen en een goede
verzorging van de gewrichten kan
het lichaam houdingen aannemen
die we ons amper kunnen
voorstellen. Als men deze
spiersoepelheid goed onderhoudt,
helpt dat problemen te voorkomen



die veroorzaakt worden door een
voortdurend slechte houding en het
verkleint de kans op blessures. Iets
dergelijks geldt voor de deugden in
het geestelijk leven en daarom zei de
heilige Jozefmaria altijd dat ‘de
heiligheid de flexibiliteit van soepele
spieren heeft’.[10] In die zin legt hij
uit dat, net zoals Gods liefde ons er
soms toe zal brengen om ons in te
spannen om iets te doen wat ons
moeite kost, diezelfde liefde ons er
op andere momenten toe zal brengen
te kiezen voor iets dat fijn is en Hem
dan daarvoor te danken.

Het is geen toeval dat het woord
"deugd" afkomstig is van het Latijnse
virtus, dat vermogen of kracht
betekent, precies zoals spieren
hebben. In de mate dat de deugden
deel van ons zijn geworden, stellen
ze ons niet alleen in staat om met
enthousiasme en gemak goede daden
te verrichten, maar maken ze ons
ook soepel om de richting aan te



nemen die elke omstandigheid kan
vereisen. Het is waar dat de deugden
ons ertoe aanzetten de dingen op een
geordende manier te doen; maar, en
dit gaat dieper, ze leiden ons ertoe
om zelf geordend te zijn, ook al lijkt
dat in sommige omstandigheden van
buitenaf gezien niet zo.

Men vertelt dat de heilige Carolus
Borromeus als jonge bisschop
bekend stond als een zeer sober
persoon, die alleen het hoognodige
brood en water at en dronk; maar als
dit de relaties met anderen
bevorderde, had hij er geen
probleem mee om zo vaak als nodig
wijn te drinken.[11] Zo stelde de
stichter van het Opus Dei: ‘Als wij,
christenen, op een andere manier
handelen, dan zouden wij het risico
lopen stijf en levenloos te worden als
een pop.’[12] Precies een van de
meest opvallende dingen aan
lappenpoppen is dat ze alleen maar
kunnen glimlachen. We worden



allemaal graag omringd door vrolijke
mensen, maar omdat deze uit vrije
wil vrolijjk zijn, op het juiste moment
en in de juiste mate, en niet omdat ze
automatisch een aangeleerd gedrag
vertonen.

Al heel vroeg in zijn briefwisseling
met degene die later de heilige
Jeanne de Chantal zou worden,
waarschuwde Franciscus van Sales
haar voor het mogelijke gebrek aan
vrijheid als kind van God waarin ze
zou kunnen wegglijden, zelfs door
haar verlangen naar een christelijk
leven. ‘Onderbreek een ziel die
gehecht is geraakt aan haar
gebedsoefeningen, en je zult zien dat
ze bedroefd, angstig en uit haar
evenwicht is. Een ziel die de ware
vrijheid bezit, zal zich met een
gelijkmoedig gezicht en een
vriendelijk hart richten op degene
die haar gestoord heeft, want het is
allemaal één: of God dienen door te
mediteren, of Hem dienen door met



de naaste om te gaan; beide zaken
zijn Gods wil, maar het omgaan met
de naaste is op dit moment
noodzakelijjk.’[13]

‘Weest moedig’, moedigde paus
Franciscus een groep jonge Polen
aan. ‘De wereld heeft jullie vrijheid
van geest nodig, jullie blik die vol
vertrouwen is gericht op de
toekomst, jullie dorst naar waarheid,
goedheid en schoonheid.’[14] De
kracht en flexibiliteit die de deugden
ons verlenen, zijn als het ruisen van
de oceaan die ons zijn nieuwheid en
schoonheid blijft tonen. Bovendien
laten de deugden aan de Heilige
Geest onze volgzaamheid zien, zodat
Christus in onze ziel gevormd kan
worden op een manier die uniek is in
de geschiedenis. Het is niet
verrassend dat de Catechismus juist
in het hoofdstuk over ‘de roeping van
de mens’[15] over de deugden
spreekt: want we zijn geroepen om
dat goddelijke leven te leven, we zijn



geroepen om omhoog te kijken naar
de horizon, zoals die strandvogels, in
het vertrouwen dat God onze strijd
ondersteunt.

[1] HI. Jozefmaria, De Weg, nr. 960.

[2] HI. Hiéronumis, geciteerd in
Catena aurea, commentaar op Mt.
5,43-48.

[3] Mgr. Fernando Ocariz, pastorale
brief 28-10-2020, nr. 6.

[4] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1803.

[5] Paus Franciscus, Gaudete et
exsultate, nr. 170.

[6] H1. Jozefmaria, De Weg, nr. 947.

[7] HI. Thomas van Aquino,
Commentaar op de Ethica
Nicomachea , Boek II.

[8] Aristoteles, Ethica Nicomachea,
1105a - 1105b.



[9] Dienares van God Madeleine
Delbrel, ‘De dans van de
gehoorzaambheid’.

[10] HI. Jozefmaria, De Smidse, nr.
156.

[11] Vgl. brief van de hl. Franciscus
van Sales aan de barones de Chantal,
14-10-1604.

[12] De Smidse, nr. 156.

[13] HI. Franciscus de Sales, brief aan
de barones de Chantal, 14-10-1604.

[14] Paus Franciscus, Boodschap
15-8-2018.

[15] Catechismus van de Katholieke
Kerk, deel 3, eerste sectie.

Andrés Cardenas Matute




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xix-om-het-beste-van-jezelf-te-geven-9/
(28-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xix-om-het-beste-van-jezelf-te-geven-9/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xix-om-het-beste-van-jezelf-te-geven-9/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xix-om-het-beste-van-jezelf-te-geven-9/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XIX): Om het beste van jezelf te geven

