
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XIV):
Alleen de waarheid
brengt licht

Jezus en de eerste leerlingen
gaven blijk van een grote liefde
voor de waarheid, in de
zekerheid dat ze een boodschap
mee te delen hadden die het
leven met vreugde vervult.

28-10-2022

“Dat is waarlijk een Israëliet in wie
geen bedrog is” (Joh 1,47). De lovende
woorden die Jezus tot Natanaël sprak



konden volgens alle mensen die naar
Hem luisterden, ook prima op
Hemzelf toegepast worden. De
Meester sprak alleen ware woorden,
en zijn leven stemde totaal overeen
met wat Hij zei. In de woorden van
Jezus klinkt altijd het vurige
verlangen door, ons het beste te
geven wat Hij heeft. En die liefde
maakt dat wat Hij zegt altijd helder
is, erop gericht ons zijn waarheid en
zijn barmhartigheid te geven.
Daarom maken zijn leven en zijn
getuigenis nu net zoals toen een
overweldigende indruk, ook al zijn
ze soms angstaanjagend of
verontrustend.

Zonder angst voor de waarheid

Deze houding van Jezus is duidelijk
te merken in het zesde hoofdstuk van
het Evangelie volgens Johannes. Kort
nadat Hij de menigte verbaasd heeft
doen staan over de
vermenigvuldiging van een paar



broden en vissen en waardoor allen
verzadigd waren, horen wij Hem
heel stellig een belangrijke waarheid
openbaren.Jezus weet heel goed dat
de duizenden die Hem
achternagekomen zijn, moeite zullen
hebben zijn mededeling te begrijpen.
Maar Hij zal er geen woord van
terugtrekken, noch de boodschap
afzwakken om die makkelijker
aanvaardbaar te maken: “Wie mijn
vlees eet en mijn bloed drinkt, heeft
eeuwig leven en Ik zal hem doen
opstaan op de laatste dag” (Joh 6,54).
Bijna iedereen gaat om die
verontrustende woorden van Hem
weg: “Deze taal stuit iemand tegen de
borst. Wie kan daarnaar
luisteren?” (Joh 6,60).

In de taal van de social media zou
men kunnen zeggen dat Jezus’ 
buitensporige vermetelheid Hem op
dit ogenblik meer dan vijfduizend
volgers heeft gekost. Maar voor Jezus
is dit slechts een kortstondige en



ogenschijnlijke mislukking: zij houdt
Hem niet tegen en beïnvloedt Hem
niet... En zelfs als Hij de
ontmoediging en ontgoocheling op
de gezichten van de twaalf ontdekt,
vraagt Hij hun alleen: “Wilt ook gij
soms weggaan?” (Joh 6,67). Hij is niet
bereid om, ten koste van een vluchtig
succes, het op te geven ons door de
eeuwen heen te voeden en lief te
hebben met het eucharistisch brood.
Voor Jezus, net als voor zijn Kerk, is
de waarheid de liefde voor ons. Hij
weet dat de waarheid van zijn
openbaring van doorslaggevend
belang is, opdat “alle mensen gered
worden” (1Tim 2,4). En de waarheid
is vaak pijnlijk. “De waarheid is
beslist niet gemakkelijk. Ze is
veeleisend en ze wringt”, zo heeft
Joseph Ratzinger een keer gezegd.
“De boodschap van Jezus sluit ook de
uitdaging in die te merken is in die
strijd met zijn tijdgenoten. (…) Wie
daar niet toe bereid is, zal ook niet
dichter bij Hem komen”.[1]



Jezus zegt wat Hij moet zeggen, zoals
Hij het moet zeggen, wanneer Hij het
moet zeggen. Enkele dagen voordat
Hij ter dood wordt veroordeeld door
degenen die in de tempel van
Jeruzalem naar Hem luisteren,
beschuldigt Hij hen ten overstaan
van het volk ervan “blinde leiders [te
zijn]! Huichelaars! Gekalkte graven
die er van buiten wel mooi uitzien,
maar van binnen vol zijn met
doodsbeenderen en allerhande
onreinheid (vgl. Mt 23,23-29). En
later geeft Hij hen, ook in het
openbaar, op hun kop: “Slangen,
adderengebroed” (Mt 23,33). Het zijn
woorden die indruk op ons kunnen
maken. Zo hard spreekt Jezus niet tot
de mensen die dwalen of tot de
zondaars…, maar wel tot hen die in
de overtuiging rechtvaardig te zijn,
anderen verhinderen tot God te
naderen (vgl. Mt 23,13). Hij weet heel
goed dat zijn woorden de afkeer
aanwakkeren van hen die er al aan
denken Hem ter dood te brengen.



Maar dat maakt Hem niet uit. Hij laat
zich zelfs niet weerhouden door de
vrees dat zijn leerlingen indirect het
slachtoffer zouden kunnen worden
van zijn vurige toespraak ... Want de
liefde voor de waarheid en voor de
mensen gaat boven het aardse leven.
De heilige Jozefmaria heeft deze
houding van Jezus heel goed
samengevat: “Heb geen angst voor de
waarheid, ook al zou ze je het leven
kosten”.[2] Met deze scherpe en
ongezouten woorden tot de farizeeën
verdedigt Jezus zijn kleine kudde
tegen de dwalingen en leugens, want
ze zullen in de loop der jaren – zoals
Hij nu al weet – het martelaarschap
ondergaan uit liefde voor God en om
diezelfde waarheid te verdedigen.
Want de waarheid is het eerste en
laatste liefdevolle woord van de
christelijke martelaren.

Er zijn veel passages in het leven van
de Heer waarin deze liefde voor de
waarheid overheerst. Zoals Hijzelf in



zijn proces voor Pilatus verklaart:
“Hiertoe ben ik geboren en hiertoe
ben Ik in de wereld gekomen om
getuigenis af te leggen van de
waarheid” (Joh 18,37). En ook wij
christenen zijn gedoopt en gevormd
om getuigen te zijn van Hem die “de
Weg, de Waarheid en het Leven” is
(Joh 14,6), tegenover de pogingen om
de werkelijkheid ondergeschikt te
maken aan berekeningen, belangen
of ideologieën. Getuigen: dat is wat
het woord martelaar betekent.
Hoewel God niet alle christenen
roept hun bloed te vergieten voor het
geloof, verwacht Hij wel van ons dat
wij bereid zijn druppel voor druppel
ons leven te geven voor datzelfde
geloof; dat wij een “niet-spectaculair
martelaarschap” beleven zoals “dat
van degene die zijn levensjaren met
werken slijt, zonder een andere
intentie dan de Kerk en de zielen te
dienen, en daarbij glimlachend oud
wordt, en helemaal niet opvalt”.[3]
Want uiteindelijk is “het tijdelijke



bestaan – zowel van het individu als
van de maatschappij – slechts van
belang als een etappe naar de
eeuwigheid. Daarom is het aardse
leven slechts relatief belangrijk, en is
het geen absoluut goed. Waar het
absoluut om gaat is dat je gelukkig
bent, dat je gered wordt”.[4]

We kunnen niet anders dan
spreken over wat we hebben
gezien.

Door zijn eerste leerlingen wordt de
moedige houding van Jezus Christus
prachtig nagevolgd! Het is
verbazingwekkend de prediking van
de apostelen te horen na de
vuurdoop van Pinksteren: nu
spreken ze zonder vrees. Zo hebben
zij het van de Meester geleerd. In het
boek van de Handelingen der
Apostelen zien wij Petrus en
Johannes voor het Sanhedrin
gebracht, omdat zij in het openbaar
de waarheid van de verrijzenis van



onze Heer hadden verkondigd, en
om rekenschap af te leggen over de
genezing van een lamme. Na een
nacht in de gevangenis worden zij
onderworpen aan een verhoor,
waarbij ook die genezen man
aanwezig is. De oudsten en
schriftgeleerden vragen hun: “Door
welke kracht of in welke naam hebt
ge dat gedaan?” (Hand 4,7). Het
antwoord van Petrus is
ondubbelzinnig. Er is geen spoor
meer te bekennen van de lafheid die
hem er in de donkere nacht van het
lijdensverhaal toe bracht te liegen en
de Heer te verloochenen: “gij allen
en het gehele volk van Israël weten,
dat door de naam van Jezus Christus,
de Nazoreeër, die gij gekruisigd hebt
maar die God uit de doden heeft
doen opstaan: dat door die Naam
deze man hier gezond voor u
staat.” (Hand 4,10). De vrijheid
waarmee Petrus en Johannes
spreken verbijstert hun. Zij weten
niet wat te doen, behalve hun te



bevelen nooit meer te onderrichten
of iets te doen in de Naam van Jezus.
Uit het antwoord van Petrus en
Johannes blijkt de willekeur van wat
hun gevraagd wordt: “Oordeelt zelf,
of het voor God te rechtvaardigen
zou zijn als wij meer naar u
luisterden dan naar God. Het is voor
ons onmogelijk niet te spreken over
hetgeen wij gezien en gehoord
hebben” (Hand 4,19-20).

Deze voorbeelden uit het leven van
Jezus en van de eerste leerlingen
geven ons de juiste maatstaf voor ons
gedrag bij het verkondigen van de
waarheid van Jezus Christus. Valse
voorzichtigheid zou ons ertoe
kunnen brengen zelfgenoegzame
betogen te houden, of te zwijgen
wanneer wij zouden moeten
spreken. Natuurlijk betekent
evangeliseren niet dat men altijd in
conflict komt, maar het kan ook niet
betekenen dat men het conflict
voortdurend uit de weg gaat door



compromissen met de waarheid te
sluiten. In deze zin schreef de heilige
Jozefmaria: “Water in de wijn doen?
– Alleen in het woordenboek van hen
die geen zin hebben om te strijden,
gemakzuchtigen, leugenaars en
lafaards, staat dat men ‘inschikkelijk
moet zijn!’, want zij hebben zich
reeds bij voorbaat gewonnen
gegeven”.[5] Tegelijkertijd zou het
ook te gemakkelijk zijn te denken dat
het geloof kan worden overgedragen
zonder na te denken over de inhoud
van onze woorden of zonder
aandacht te schenken aan de
problemen, de verlangens en de
gevoeligheden van elk moment, van
elke persoon.

Hoe dan ook, wanneer wij christenen
willen leven in overeenstemming
met onze identiteit, zullen wij soms
de angst moeten overwinnen om
bespot te worden of voor ‘wat de
mensen zullen zeggen’.
Tegenwoordig komt het dan



misschien niet meer voor dat de
leerlingen van Jezus in de gevangenis
of voor de leeuwen worden gegooid,
zoals Petrus en Johannes is
overkomen en zovele heiligen die
ons zijn voorgegaan in het getuigen
en verkondigen van het geloof. Maar
het kan wel gebeuren dat ons imago
erdoor wordt geschaad of zelfs dat
we worden vervolgd vanwege onze
verdediging van de menselijke
waardigheid en de vrijheid van
geweten, waarop de uitoefening van
het geloof, de eerbied voor het leven
en zovele andere onaantastbare
feiten zijn gebaseerd.

Het leven van de christenen, schrijft
de heilige Jozefmaria is niet “tegen
van alles en nog wat: het is positief
(…), vol optimisme, jeugd, blijdschap
en vrede!”[6] Maar juist daarom
moeten wij “de moed hebben
openlijk en voortdurend volgens ons
heilig geloof te leven”.[7] Wij mogen
niet toelaten dat in ons leven de



liefde voor God en voor de waarheid
aan kracht inboet, want zonder deze
liefde en deze waarheid zouden wij
niets hebben om aan de wereld te
verkondigen. Daarbij is het van
belang te zoeken naar manieren om
in elke situatie zo veel mogelijk het
goede te doen, in het besef dat de
overdracht van de waarheid niet
alleen afhangt van wat wij zeggen,
maar ook van wat degenen die ons
horen, begrijpen. Ook Jezus verkoos
soms te zwijgen (vgl. Lc. 4,28-30; Mt.
26,63); en ook als Hij vaak
onverbloemd sprak, zocht Hij toch
altijd naar woorden die voor zijn
toehoorders begrijpelijk waren. In
die zin zal het soms contraproductief
zijn aan een idee vast te houden en
zal het beter zijn op een andere
gelegenheid te wachten of onze
redenen te heroverwegen; en ook
zullen wij ons moeten inspannen om
de beweegredenen van anderen te
ontdekken, omdat die ons vaak
kunnen helpen ons geloof beter uit te



leggen en de tekortkomingen van ons
betoog beter te begrijpen.

In zijn eerste brief, die we de eerste
encycliek van de geschiedenis
zouden kunnen noemen, geeft de
heilige Petrus in enkele lijnen dit
hele apostolische programma weer: 
“heiligt in uw hart Christus als de
Heer. Weest altijd bereid tot
verantwoording aan al wie u
rekenschap vraagt van de hoop die in
u leeft. Maar verdedigt u met
zachtmoedigheid en gepaste eerbied,
en zorgt dat uw geweten zuiver is.
Dan zullen die beschimpers van uw
goede christelijke levenswandel
beschaamd staan met hun laster” (1 
Petr 3,15-16).

Op de Areopaag van onze eigen
eeuw

Om de uitdaging van de evangelisatie
aan te gaan hebben we niet alleen
moed nodig, maar ook een – zo goed
mogelijke – intellectuele en



theologische voorbereiding, de gave
van talen en begrip van onze eigen,
hedendaagse cultuur. Paulus zelf in
Athene bezig te zien, kan een hulp
zijn voor onze eigen opstelling op de
Areopaag van onze eeuw (vgl. Hand
17,16 ev.). Eerst zien we een Paulus
die door een innerlijk vuur verteerd
werd bij het zien van een stad die
overgegeven was aan afgoderij. Zijn
vurigheid brengt hem er echter niet
toe met verbittering of op een
negatieve manier te spreken.[8] Hij
verkent het terrein en luistert: eerst
naar zijn Joodse broeders in de
synagoge en daarna, op straat, naar
de Epicureeërs en Stoïcijnen met wie
hij in gesprek gaat waarna hij hun
zijn ideeën over God en het leven
meedeelt. Hij bekijkt niet alleen vol
belangstelling de architectuur van de
stad, maar geeft ook blijk van een
goede kennis van haar literatuur; dit
stelt hem in staat zijn boodschap aan
te passen aan het publiek dat
nieuwsgierig is naar zijn woorden.



Paulus past zijn prediking aan dit
toch wel moeilijke publiek aan, maar
hij degradeert noch verkleint het
Evangelie. Zijn toespraak op de
Areopaag blijft een model, dat het
waard is van tijd tot tijd herlezen te
worden.

Eerst prijst Paulus de schoonheid van
een altaar dat is gebouwd voor de
onbekende God. Dit heeft hij ontdekt
tijdens een wandeling door de stad.
Deze culturele verwijzing brengt
hem dichter bij zijn gesprekspartners
en stelt hem in staat te spreken over
die mysterieuze God, die hij beweert
te kennen. Met verschillende
literaire verwijzingen naar de
Griekse dichters richt Paulus zijn
betoog vol inlevingsvermogen jegens
zijn toehoorders op de waarheid die
hij wil overbrengen: dat wij allen
schepselen zijn van die onbekende
God, omdat Hij de Schepper en Heer
van alle dingen is. Hij legt ook uit hoe
die God onder ons aanwezig is



gekomen, niet door afgoden die door
mensenhanden zijn gemaakt, maar
door Mens te worden en door zijn
verrijzenis uit de dood te bewijzen
dat Hij God is …

Paulus slaagt erin de authenticiteit
van het kerygma, het hart van het
geloof, in al zijn pracht te laten
schitteren voor een ontwikkeld en
heidens volk. Het is waar dat, zoals
ook met de Heer gebeurde in de
redevoering over het Brood des
Levens, de meeste toehoorders
beleefd weggaan: “Daarover zullen
wij u bij gelegenheid nog wel eens
horen”(Hand 17,32). Niet alle oren
zijn bereid om het woord van God op
het eerste gehoor aan te nemen.
Maar sommigen blijven: het verslag
voegt eraan toe dat op die dag
Dionysius de Areopagiet, een vrouw
genaamd Damaris en enkele anderen
het geloof aannamen. Paulus' moed,
zijn intellectuele voorbereiding en
zijn gave om met de mensen om te



gaan, zoals die van zovele
christenen, is het hout dat de Heilige
Geest in staat stelt in veel harten het
vuur van Jezus Christus aan te
steken. Tenslotte leert deze passage
uit het leven van Paulus ons veel
over hoe we moeten handelen in een
cultuur die soms zelfs de taal is
kwijtgeraakt om God te benoemen.

Alles voor allen zijn

De woorden en het leven van een
christen kunnen soms
aanstootgevend zijn, niet omdat hij
iets verkeerds doet, maar omdat ze
tegengesteld zijn aan wat als sociaal
aanvaardbaar wordt beschouwd.
Ongetwijfeld kan het leven van een
christen zonder dat hij dat wil de
manier van leven van veel mensen
aan de kaak stellen: hun
vriendschapsrelaties, bepaalde
beroepsgewoonten, manieren van
ontspanning. Manieren en
gewoonten die niet alleen algemeen



worden goedgekeurd, maar soms ook
wettelijk afdwingbare rechten zijn
geworden.

In deze context is het mogelijk dat
iemand zich veroordeeld en veracht
voelt door een uitspraak als deze van
Paulus: “Maakt uzelf niets wijs!
Hoerenlopers, afgodendienaars,
echtbrekers, schandknapen,
knapenschenders, dieven, uitbuiters,
dronkaards, lasteraars, oplichters, zij
zullen het koninkrijk Gods niet
erven” (1 Kor 6,9). Deze woorden
zullen sommige van de Korintiërs die
ze te horen kregen geschokt hebben,
en dat doen ze nu waarschijnlijk nog
steeds. Wij christenen zeggen ‘ja’
tegen het leven, en onze manier van
spreken kan veranderen naar gelang
het moment of de mensen tot wie wij
spreken; maar wij kunnen niet zijn
als die leraren die iedereen naar de
mond spreken (2 Tim 4,4). De profeet
Jesaja schreef reeds: “Wee hen die
het kwade goed noemen en het goede



kwaad, die van het duister licht
maken en van het licht duisternis,
van bitter zoet en van zoet
bitter” (Jes 5,20).

Maar ons getuigenis van de waarheid
mag niet worden gereduceerd tot het
aan de kaak stellen van het kwaad:
het Evangelie is in de eerste plaats de
verkondiging van Gods
onvoorwaardelijke liefde voor ieder
van ons. De woorden van Paulus zelf
beperken zich niet tot een
veroordelende opsomming van
ondeugden en zonden; na deze harde
regels voegt hij eraan toe: “Dieven,
uitbuiters, dronkaards, lasteraars,
oplichters (…). Sommigen van u zijn
dat wel geweest, maar nu zijt gij rein
gewassen, gij zijt geheiligd, gij zijt
gerechtvaardigd in de naam van de
Heer Jezus Christus en door de Geest
van onze God” (1 Kor 6,10-11).

Misschien beseffen we vandaag meer
dan ooit hoe “de evangeliserende



inzet zich beweegt tussen de grenzen
van de taal en de omstandigheden.
Hij tracht altijd de waarheid van het
Evangelie zo goed mogelijk mee te
delen in een bepaalde context,
zonder af te zien van de waarheid,
het goede en het licht dat hij kan
brengen, wanneer volmaaktheid niet
mogelijk is. Een missionair hart is
zich bewust van deze beperkingen
en wordt ‘zwak met de zwakken’ (...)
‘alles voor allen’ (1 Kor 9, 22)”.[9]

Zij die een diepe vriendschap met
God en met anderen beleven,
kunnen zich de waarheid eigen
maken en de anderen helpen deze in
vrijheid en met liefde beetje bij
beetje te aanvaarden. Het is waar dat
“velen een heilige als ‘ongemakkelijk’
ervaren, maar dat betekent niet dat
hij onuitstaanbaar moet zijn. Zijn
ijver mag nooit bitter zijn; zijn
terechtwijzing nooit grievend; zijn
voorbeeld nooit een morele,



arrogante klap in het gezicht van de
naaste”.[10]

Om Gods barmhartigheid te
ontvangen moeten we, vandaag
evenals gisteren, ons op de borst
kloppen en erkennen dat we
zondaars zijn. Dit vereist soms een
langzame en geduldige weg, en we
moeten beginnen bij onszelf ... Hoe
belangrijk is het om in de loop van
ons leven vrienden aan onze zijde te
hebben die ons begrijpen en ons met
ware woorden licht geven. Want
alleen de waarheid maakt ons vrij,
alleen zij kan ons hart vrijmaken
(vgl. Joh 8,32), alleen daarmee komt
de ware vreugde. En dat is wat
evangeliseren betekent:“het gaat er
altijd om dat je de mensen gelukkig
maakt, heel gelukkig: want de
Waarheid is onlosmakelijk
verbonden met echte blijdschap”.[11]



[1] J. Ratzinger, God en de wereld.

[2] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 34.

[3] H. Jozefmaria, De Kruisweg, 7e
statie, nr. 4.

[4] H. Jozefmaria, Brief, VI-1973, nr.
12.

[5] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 54.

[6] H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 103.

[7] H. Jozefmaria, De Voor, nr. 46.

[8] Vgl. H. Jozefmaria, De Weg, nrs.
396 en 297.

[9] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Evangelii gaudium, nr. 45.

[10] H. Jozefmaria, De Smidse, nr.
578.

[11] H. Jozefmaria, De Voor, nr. 185.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xiv-alleen-de-waarheid-brengt-licht/

(30-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiv-alleen-de-waarheid-brengt-licht/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiv-alleen-de-waarheid-brengt-licht/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiv-alleen-de-waarheid-brengt-licht/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XIV): Alleen de waarheid brengt licht

