
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XIII): Met
heel ons hart

De deugd van de zuiverheid
heeft te maken met ons
vermogen om alles wat ons
menselijk hart vervult te
ontdekken, ernaar te streven en
ervan te genieten; zij stelt ons
in staat God in alles te
beschouwen.

29-9-2022

“Zalig de zuiveren van hart, want zij
zullen God zien” (Mt 5,8). God



beschouwen: zonder filters, zonder
haast, zonder beperkingen... Wie zou
kunnen dromen zoiets op eigen
kracht te bereiken? Om de
schoonheid, de goedheid, de
grootsheid waar wij altijd en overal
naar op zoek zijn aan de bron te
beschouwen. Beschouwen, wat niet
betekent observeren van buitenaf,
maar van binnenuit zien, wetend dat
wij overspoeld worden door heel die
werkelijkheid vol licht, door die
“Liefde die verzadigt zonder dat we
er ooit genoeg van krijgen”[1]; die
onze diepste verlangens bevredigt:
verlangens die in deze wereld slechts
een zeer gedeeltelijk antwoord
vinden, ook al lijken de schepselen
ons vaak al zo mooi, goed en groots
als wij ons maar kunnen voorstellen.

Wanneer de Heer spreekt over de
zuiverheid van hart, bedoelt hij
natuurlijk niet alleen de kuisheid. Als
er iemand zou bestaan die heel kuis
is, maar onrechtvaardig, onoprecht,



ontrouw, lui of egoïstisch, dan
zouden wij niet zeggen dat zijn hart
zuiver is. Wanneer koning David
smeekt “God, schep in mij een zuiver
hart” (Ps 51[50],12), vraagt hij om
een hart dat alle deugden
harmonieus in zich verenigt; een
hart dat klopt voor wat waardevol is
en niet voor wat onbelangrijk is; een
hart dat in staat is zijn leven op het
spel te zetten voor iets dat groter is
dan het eigen leven, dat zich niet laat
overheersen door vergankelijke en
oppervlakkige dingen. Naarmate wij
groeien in de verschillende deugden,
wordt onze blik – onze verlangens,
interesses, idealen – helderder en
zijn wij in staat de werkelijke waarde
van de dingen te ontdekken. We
leren te zien, te beschouwen, te
genieten.

Verwarring

God heeft ons geschapen voor deze
beschouwing, die alle verlangens van



ons hart in zich verenigt. Het is een
genade die Hij ons wil geven. Máár
het is een genade waarvoor
gestreden moet worden. Wij moeten
ons hart onder controle hebben,
zodat het in staat wordt dit geschenk
te ontvangen, want wij lopen het
risico het niet open te stellen, maar
onvervuld te laten. In woorden van
de heilige Jozefmaria is de kuisheid
“een gevecht, zonder ophouden.
Laten wij het voeren met een
vreugdevolle instemming, met een
vrije en blijde overgave. We mogen
ons gedrag niet beperken tot het
vermijden van de val, van de
gelegenheid tot zonde. Evenmin mag
deze deugd beperkt worden tot een
kille en mathematische ontkenning.
Ben je ervan overtuigd, dat de
kuisheid een deugd is en dat deze
dus moet groeien en volmaakter
worden?”[2] De kuisheid is een
vreugdevolle instemming en ze kan
altijd toenemen. Deze twee ideeën
zijn misschien bekend, maar we



begrijpen ze toch niet voldoende, zo
weinig zelfs dat ze ons in verwarring
kunnen brengen.

De opvatting dat de kuisheid een
instemming – een ‘ja’ – is staat in
schril contrast met het idee van
degene die een overdreven nadruk
legt op het ‘nee’, alsof de deugd juist
zou bestaan in het níet doen, níet
denken, níet kijken, níet willen. De
kuisheid is daarentegen een ‘ja’ tegen
de liefde, want het is de liefde die
haar noodzakelijk maakt en er de zin
aan geeft. Natuurlijk moet men nee
zeggen tegen bepaalde daden of
houdingen die ermee in strijd zijn en
die ieder weldenkend mens
inderdaad opvat als ontkenningen
van de liefde, die op zichzelf altijd
totaal, exclusief en definitief is. Maar
ondanks het feit dat sommige ‘nee's’
nodig zijn, is de kuisheid een bij
uitstek positieve realiteit. Denk je
iemand in met een goede kennis van
het geloof en van het christelijk



leven, oprecht vastbesloten om het in
praktijk te brengen; iemand die
misschien zelfs deze positieve visie
op de zuiverheid aan anderen heeft
doorgegeven, omdat hij deze
redeneringen begrijpt en aanvaardt.
Toch bestaat de mogelijkheid dat zijn
ervaring van deze deugd in de
praktijk niet klopt met het idee van
iets positiefs dat altijd kan groeien:
enerzijds omdat hij de kuisheid niet
voortdurend hoeft te beoefenen; er
zijn namelijk andere belangen die
gewoonlijk op de voorgrond staan en
die de kuisheid naar de vierde of
vijfde plaats van zijn problemen
verdringen, zodat de kuisheid voor
hem gewoonlijk noch een
instemming noch een afwijzing
schijnt te zijn. Maar wanneer hij in
bepaalde perioden intenser moet
worstelen om haar te beleven, voelt
hij haar juist als een afwijzing en niet
als een instemming.



Daar komt nog een andere bron van
verwarring bij: omdat het een deugd
is, kan de kuisheid, zoals élke deugd,
“groeien en vervolmaakt worden”.[3]

Weer zou deze christen tegen
zichzelf kunnen zeggen:gewoonlijk
slaag ik erin daden, gedachten en
blikken die in strijd zijn met de
kuisheid te vermijden. Dat is toch
waar het om gaat? Kan ik dan niet
zeggen dat ik die deugd heb? Wat
moet ik nog meer doen? in welke zin
moet de kuisheid in mij groeien en
vervolmaakt worden? In feite wordt
deze verwarring veroorzaakt door
het wijdverbreide maar heel
kortzichtige idee dat een deugd – een
goede gewoonte – eigenlijk een
aanvulling is van onze wilskracht
waardoor wij ons aan de morele
normen kunnen houden, zelfs
wanneer ze ingaan tegen onze
neigingen. Als deze opvatting juist
zou zijn, zou een deugd het
vermogen zijn om onze gevoelens te
negeren, om ons systematisch te



verzetten tegen wat we voelen
wanneer de naleving van die
normen dat vereist.

Natuurlijk zit hier een kern van
waarheid in, want bij het
ontwikkelen van een deugd is het
vaak nodig om tegen ons gevoel in te
gaan. Het is echter belangrijk niet te
vergeten dat dit niet het doel is; het is
slechts één stap waardoor we, als er
geen andere stappen op volgen,
alleen zullen bereiken dat we onszelf
in bedwang kunnen houden, ‘nee’
kunnen zeggen. Wie zo over de
deugden denkt, kan dan wel zeggen
dat de kuisheid een vreugdevolle
instemming is maar hij heeft het niet
echt begrepen, omdat hij niet merkt
wat dit in de praktijk betekent.

Goed geïntegreerd

De deugden zijn niet zozeer het
vermogen ons tegen een verkeerd
gevoel te verzetten, maar ze buigen
dat juist in de goede richting. De



deugden laten ons juist genieten van
het goede, omdat ze ons gevoelsleven
zo hebben gevormd dat we graag
voor het goede willen kiezen. Zo
brengt de matigheid orde in onze
natuurlijke neiging tot genieten. Als
het genot slecht zou zijn, zou de orde
betekenen dat we het helemaal
moeten uitschakelen. Maar genieten
is goed en onze natuur neigt ernaar.
Maar het feit dat genieten in beginsel
goed is, betekent niet dat het in alle
gevallen goed is: het object van een
neiging, datgene waarnaar de
neiging uitgaat, kan in een bepaald
geval voor iemand niet goed zijn.
Daarom is het in ons belang onze
neiging tot genot onder controle te
hebben. Als we daarin slagen, zullen
we het genot tot een van onze beste
bondgenoten om moreel goed te
handelen hebben gemaakt; zo niet,
dan zal het een grote vijand zijn die
ons kan vernietigen, net zoals water
dat de dorst lest, ons lichaam
hydrateert en planten doet groeien...



ook een tsunami, een overstroming,
een verwoesting kan zijn.

Hoe kunnen we onze neiging tot
genieten goed vormen? Zeker niet
door de aantrekkingskracht van de
dingen die genot verschaffen te doen
verdwijnen. Dit is bovendien
onmogelijk. Evenmin door het genot
zelf te negeren of door te leven alsof
het niet bestaat; en ook niet door het
te onderdrukken. De neiging om te
genieten goed vormen betekent deze
te integreren in het welzijn van de
persoon als zodanig [4]: onze
verlangens op hetzelfde doel richten,
zodat zij beetje bij beetje
overeenstemmen met onze identiteit
en deze versterken. Een onzuiver
hart is een verbrokkeld, doelloos
hart; een zuiver hart daarentegen is
een hart dat doelgericht leeft.

Hoe kunnen we dit bereiken? Onze
menselijke neigingen zijn manieren
om iets dat een goed is waar te



nemen: elke neiging houdt ons iets
goeds voor dat haar bevredigt. Wij
zeggen dat wij de neiging hebben tot
genieten omdat wij worden
aangetrokken door iets dat genot kan
voortbrengen: dat wat in onze ogen
begeerlijk lijkt. Maar iets dat goed is
voor die specifieke neiging, kan
slecht zijn voor de persoon als
zodanig. Ik kan de neiging voelen om
een gebakje te eten, omdat dat lekker
– een goed – is voor mijn trek, maar
misschien is dat niet goed voor mijn
gezondheid (bv. omdat ik diabetes
heb), of voor mijn lichamelijke
conditie (ik probeer af te vallen), of
voor mijn relatie met een ander (het
is voor iemand anders). Iedere
neiging heeft zijn eigen gezichtspunt,
ze beoordeelt de werkelijkheid
vanuit haar eigen perspectief, en kan
het niet vanuit een ander perspectief
doen. Onze rede – ons verstand – is
het enige vermogen dat alle
standpunten kan innemen en
integreren[5], door het welzijn van de



persoon als zodanig te bepalen en
niet alleen het welzijn van één
bepaalde neiging of een bepaald
aspect van ons leven. De rede luistert
naar wat elke neiging te zeggen
heeft, beoordeelt dan al deze
stemmen gezamenlijk, en oordeelt of
een handeling goed is voor de
persoon als zodanig.

Onze rede is niet koel: ze is
hartstochtelijk, ze wordt beïnvloed
door onze neigingen en gevoelens.
En als één gevoel veel harder spreekt
dan het andere, kan dat haar in
verwarring brengen. Vandaar dat het
belangrijk is dat onze neigingen goed
gevormd (goed onder controle) zijn.
Zo zullen zij geen hindernis maar
juist een steun zijn voor het oordeel
van onze rede. Om onze neigingen
en gevoelens op de juiste manier te
kunnen integreren ten behoeve van
ons algehele persoonlijke
welbevinden moet onze rede
begrijpen waar ze voor bedoeld zijn



en ze dan op hun juiste waarde
schatten. Dan kunnen wij handelen
overeenkomstig onze rede én ons
gevoel. Als we bv. toegeven aan ons
gevoel van gulzigheid laat dat zien
dat we niet hebben begrepen wat de
bedoeling is van de neiging om te
eten, althans niet op een manier die
ons gedrag in de praktijk beïnvloedt.
Dus dan is het nodig beter te
begrijpen hoe het genieten van eten
bij kan dragen aan ons algehele
welbevinden. Iets dergelijks kan
gezegd worden van de kuisheid en
van elke andere deugd.

Een innerlijke wereld

Laten we naar het advies van de
heilige Jozefmaria luisteren in een
heel kort punt van De Weg: “Waarom
rondkijken, als je ‘je wereld’ in je
draagt?”.[6] Het is waar: als je een
wereld binnen in jezelf draagt – een
wereld van grootse dingen,
goddelijke en menselijke – kan de



blik, de handeling, de gedachte tegen
de kuisheid wel een zekere
aantrekkingskracht hebben, maar ze
zullen veel gemakkelijker te
bestrijden zijn, omdat je ze zult
opvatten als een bedreiging van de
harmonie van je eigen innerlijke
wereld. We zouden zelfs kunnen
zeggen dat de kuisheid slechts in de
tweede plaats betrekking heeft op de
seksualiteit. In de eerste plaats heeft
de kuisheid te maken met het
openstaan van onze innerlijke
wereld – van ons hart – voor grootse
dingen, met het vermogen om dat
wat in staat is het menselijk hart te
vullen op te merken, na te streven en
te genieten. Om deze reden zei de
heilige Jozefmaria ook: “Ik heb nooit
graag over de onzuiverheid willen
spreken. Ik wil liever letten op de
vruchten van de matigheid. (…) Wie
zo leeft – met offers – bevrijdt zich
van veel slavernijen en zal
uiteindelijk, diep in zijn hart, de
liefde van God smaken. (…) We zijn



dan weer in staat ons om de anderen
te bekommeren, wat van ons is met
allen te delen, ons te wijden aan
grote taken”.[7]

Als we een zuiver leven leiden,
kunnen we ons gevoelsleven
gebruiken om te genieten van alles
wat mooi, nobel en echt leuk is. Onze
blik is dan niet hebberig, maar
dankbaar: hij laat de ander zichzelf
zijn, hij laat niet toe dat zijn relatie
met de dingen en de personen
bezoedeld en onpersoonlijk gemaakt
wordt. Wie niet kuis is, heeft zijn blik
op de grond gericht en ziet niets. Hij
kan dus niets zomaar ontvangen,
maar alleen eisen. In feite is hij niet
in staat te genieten van de kleine
dingen in het leven en in
persoonlijke relaties; we kunnen de
ander waarderen als wat deze is: een
persoon. De fijne dingen die anderen
waarderen hebben voor hem geen
betekenis; ze zeggen hem niets
omdat hij hevige emoties nodig heeft



om te reageren en om iets positiefs
en aangenaams te kunnen ervaren.

Zo is het te begrijpen dat iemand die
de kuisheid als een vreugdevolle
bevestiging beleeft, gewoonlijk geen
buitengewone wilsinspanning nodig
heeft om zijn ongeordende seksuele
impulsen te bedwingen: zijn
innerlijke wereld, die is opgebouwd
uit waardevolle werkelijkheden en
oprechte relaties, staat er in schril
contrast mee en verwerpt die
wanorde. En door zo te leven, voelt
hij zich grandioos vrij, omdat hij doet
wat hij graag wil. Iemand die
wellustig of onverzadigbaar is voelt
zich daarentegen onderdrukt, alsof
hem iets ontbreekt.

De heilige Thomas van Aquino zegt
dat iemand die zich alleen maar
inhoudt weliswaar niet tegen de
deugd zondigt, maar evenmin die
deugd bezit, want bij een bekoring
beperkt hij zich ertoe zijn impulsen



te onderdrukken, maar hij kan niet
van het goede genieten[8]. Dit is
bijvoorbeeld het geval bij iemand die
niet naar iets verkeerds wil kijken,
maar ondertussen verlangt het toch
te zien. Hij vermijdt alleen maar
hindernissen waarvan hij wenst dat
hij ze niet hoefde te vermijden en
denkt er daarbij niet aan zijn
innerlijk zo te vormen dat het zich op
het goede richt. Deze situatie kan een
eerste stap vooruit zijn , maar wie
zich niet vastbesloten verwijdert van
de grenzen zal, al slaagt hij erin niet
te zondigen, nooit van de deugd
genieten en haar als een
vreugdevolle bevestiging zien.

Zij zullen God in alles zien

“Zalig de zuiveren van hart, want zij
zullen God zien” (Mt 5,8). Misschien
bedoelt Jezus niet dat het de
onreinen van hart verboden zal
worden God te zien, maar veeleer dat
zij niets zullen zien waar de zuiveren



van hart een onbeschrijfelijke
schoonheid zullen waarnemen, vol
nuances, die alle verlangens van hun
hart bevredigt. Dit is in feite wat hier
beneden gebeurt: de deugdzamen
zijn in staat God te vinden in iedere
persoon, in iedere gewone
levenssituatie, terwijl degenen
zonder deugden Zijn aanwezigheid
ofwel niet opmerken ofwel
ongemakkelijk en onaangenaam
vinden, omdat zij zich in hun
vrijheid beperkt voelen.

Als we dus de deugd opvatten als het
scheppen van een mooie innerlijke
wereld en met een gevoelsleven dat
ons doet genieten wanneer we het
goede doen, is dat een antwoord op
de hierboven genoemde verwarring.
Als de inspanning om een zuiver
leven te leiden dus niet alleen gericht
is op het afwijzen van ongeordende
handelingen, maar ook en vooral op
het vormen van een innerlijke
wereld vol waardevolle



bovennatuurlijke en menselijke
realiteiten, is het namelijk te
begrijpen dat deze deugd wordt
gevormd en groeit, niet alleen
wanneer we een bekoring moeten
overwinnen, maar ook wanneer we
onze aandacht richten op alles wat
waardevol en mooi is in de realiteit,
ook al heeft dat op zichzelf niets met
seksualiteit te maken. De kuisheid is
niet alleen een deugd voor
momenten van strijd; het is niet
alleen een deugd voor bekoringen,
maar het is een deugd van aandacht,
van datgene waarvoor ons hart
aandacht heeft. Zo begrijpen wij ook
dat die innerlijke fijngevoeligheid,
die openheid voor het grandioze,
geen grenzen kent en altijd kan
groeien.

Er zijn veel middelen

Hoe kunnen we die innerlijke wereld
opbouwen? Natuurlijk moeten we
alles vermijden wat haar zou kunnen



verstoren, door ervoor te zorgen dat
onze blik en onze verbeelding niet
worden afgeleid of vertroebeld, door
een rem te zetten op onze
nieuwsgierigheid, en ook door niet
gemakzuchtig te zijn, wat een
passieve houding is waardoor we
onze beslissingen laten bepalen door
de gebeurtenissen. Want doelloos
ronddobberen, je laten meevoeren
door elke wind die waait, is een heel
gemakkelijke manier om te
verdwalen en te belanden op een
plaats waar je liever niet had willen
komen.

Ook groeien in de deugd van de
sterkte is een hulp, want zonder
sterkte is het heel moeilijk om koers
te houden te midden van de golven:
volharden in de kleine verstervingen
in je werk, in de relaties met
anderen, in het alleen doen waar je
zin in hebt: dit alles maakt ons hart
sterk. En oprechtheid: de eenvoud
hebben om te praten over wat er in



ons omgaat, is een heel doeltreffende
manier om ons hart van verse
zuurstof te voorzien en te
voorkomen dat het vergiftigd wordt
door gevoelens die het klein maken.

We hebben ook andere middelen die
de blik van onze ziel richten op wat
bovennatuurlijk of menselijk
waardevol is: liefde voor de
Eucharistie, genegenheid voor de
Moeder van God, gebed en een heel
persoonlijke omgang met de Heer.
Vriendschappen en alle nobele
menselijke relaties spelen eveneens
een rol: ons afzonderen of in onszelf
opsluiten is een makkelijke bron van
infectie, terwijl oprecht bezig zijn
met anderen ons hart in goede
gezondheid houdt.

Daarnaast helpt het om waardevolle
culturele interesses te ontwikkelen,
met name goede literatuur, goede
films, muziek, enz. die bijdragen tot
de ontwikkeling van esthetische



gevoeligheid en de betekenis van
schoonheid. Als je alleen kunt
genieten van films, boeken of
plannen die extreem zijn, raak je
gewend aan banale emoties,
waardoor je een aanzienlijke
inspanning zult moeten leveren om
je te beheersen wanneer deze
emoties in de seksuele sfeer liggen.
En als je erin slaagt je te beheersen,
zul je dat in het beste geval ervaren
als een onderdrukking, een
ontkenning. Het is veel mooier en
doeltreffender om een zuiver, helder,
positief innerlijk klimaat te
scheppen. Ons hart is niet voor
minder gemaakt: het is gemaakt om
van Gods schoonheid te genieten, nu
al in dit leven, en tot in alle
eeuwigheid.

[1] Vgl. H. Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 208.

[2] Vgl. Ibid., nr. 182.

[3] Ibid.



[4] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2337: “Kuisheid betekent de
geslaagde integratie van de
seksualiteit in de persoonlijkheid en
wijst daarmee op de innerlijke
eenheid van de mens als lichamelijk
en geestelijk wezen“.

[5] Vgl. H. Thomas van Aquino, 
Summa theologiae, I-II, q.17, a.1, ad 2.

[6] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 184.

[7] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 84.

[8] Vgl. Summa theologiae, II-II, qq.
151-156.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xiii-met-heel-ons-hart/ (18-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiii-met-heel-ons-hart/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiii-met-heel-ons-hart/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xiii-met-heel-ons-hart/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XIII): Met heel ons hart

