
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (VI):
Overgaan tot actie

Stoppen om na te denken, de
weg kiezen, actie ondernemen.
Drie essentiële momenten die
vorm geven aan de
voorzichtigheid, de deugd die
nodig is om het goede te doen
op de enige echte plaats: hier en
nu.

27-10-2021

In een olieverfpaneel dat in Berlijn
bewaard wordt, heeft Rembrandt in



1627 een oude man die in het
halfduister aan een tafel zit
geportretteerd. Om hem heen liggen
gouden munten en waardepapieren
opgestapeld. Tot de voorwerpen
behoort ook een horloge, een
verwijzing naar het feit dat zijn uren
geteld zijn. De oude man draagt een
bril om zijn slechte
gezichtsvermogen te verhelpen en
verlicht de tafel en zijn bezittingen
met een kaars, die hij met zijn
rechterhand bedekt: een onzeker
licht, als een levensdraad die weldra
zal uitdoven.

Zo stelde deze grote kunstenaar zich
de parabel voor die Jezus eens voor
een menigte van duizenden mensen
vertelde: “Het land van een rijk man
had een grote oogst opgeleverd.
Daarom overlegde deze bij zichzelf:
Wat moet ik doen? Ik heb geen
ruimte om mijn oogst te bergen. En
hij zei: Dit ga ik doen: ik breek mijn
schuren af en bouw grotere: daarin



zal ik dan heel mijn rijkdom aan
koren bergen. Dan zal ik tot mijzelf
zeggen: Man, je hebt een grote
rijkdom liggen, voor lange jaren; rust
nu uit, eet en drink en geniet ervan!
Maar God sprak tot hem: Dwaas! Nog
deze nacht komt men je leven van je
opeisen; en al die voorzieningen die
je getroffen hebt, voor wie zijn die
dan? Zo gaat het met iemand die
schatten vergaart voor zichzelf, maar
niet rijk is bij God” (Lc 12,16-21).

God zelf noemt deze rijke man
‘dwaas’ of onverstandig. “De man die
iedereen kende als intelligent en
welgesteld is in de ogen van God een
dwaas. ‘Onverstandige’, zegt Hij
tegen hem. Gezien de realiteit waar
het in werkelijkheid om gaat, komt
hij met al zijn berekeningen
merkwaardig dwaas en kortzichtig
over, omdat hij bij die berekeningen
het echt belangrijke was vergeten:
dat zijn ziel naar iets meer verlangde
dan goederen en pleziertjes en dat



hij zich op een dag voor God zou
bevinden.”[1] Deze man besefte niet
dat de zin van zijn leven is
samengevat in de liefde tot God en de
naaste. Daarom was hij, toen hij de
gelegenheid had iets voor anderen te
doen, niet in staat verder te denken
dan aan zichzelf. In wezen was hij
onwetend over “hoe de dingen
werkelijk zijn en in elkaar steken”;
hij kon niet juist handelen want “het
goede is dat, wat met de
werkelijkheid overeenstemt”.[2] Dat
is waarom hij dwaas is. Daarom is hij
onverstandig.

Valse voorzichtigheid

De voorzichtigheid is de deugd die
ons handelen met de werkelijkheid
verbindt: voorzichtig is de mens voor
wie de dingen zich voordoen zoals zij
werkelijk zijn. Op grond van deze
relatie met de werkelijkheid brengt
deze deugd ons ertoe de geschikte
middelen te kiezen om een goed doel



te bereiken en er ook voor te gaan.
Met andere woorden, de
voorzichtigheid beschouwt niet
zomaar elk doel als goed. Daarom is
het nodig, zoals de hl. Jozefmaria zei:
“Zich altijd af te vragen:
voorzichtigheid, waarvoor?”[3] En
wij antwoorden: om God en de
anderen te beminnen. Zoals de
heilige Augustinus schreef: “De
voorzichtigheid is de liefde die weet
te onderscheiden wat nuttig is om tot
God te naderen en wat ons van Hem
kan verwijderen”.[4]

De voorzichtigheid moet gepaard
gaan met het geloof en de
naastenliefde om niet te ontaarden
in een van haar karikaturen. Er zijn
in feite twee valse voorzichtigheden.
Aan de ene kant is er de eenvoudige
‘voorzichtigheid van het vlees’ (vgl. 
Rom. 8,6), de voorzichtigheid van hen
die zich uitsluitend richten op
genoegens en materiële goederen, en
alleen het genot en het bezit daarvan



nastreven, zonder oog te hebben
voor andere, belangrijkere
doeleinden.[5] “Hij noemt het
verstand en gebruikt het alleen om
beestachtiger te zijn dan alle
beesten”[6], zegt Mefistofeles in een
beroemd werk van Goethe. Aan de
andere kant hebben we de
‘sluwheid’: de handigheid om de
middelen te vinden om een slecht
doel te bereiken. Dit slechte doel
hoeft niet noodzakelijkerwijze een
materieel goed te zijn, alsof het
genieten daarvan iets slechts zou
zijn. Het kan bijvoorbeeld bestaan in
een zelfzuchtig zoeken van eigen
zekerheid, zonder acht te slaan op de
behoeften van anderen [7], zoals in
het geval van de rijke man in onze
parabel.

De ware voorzichtigheid, aldus de
Catechismus van de Katholieke Kerk,
“stelt de praktische rede in staat in
alle omstandigheden het werkelijk
goede te ontwaren en de juiste



middelen te kiezen om het tot stand
te brengen”.[8] Dit ware goed is niet
beperkt tot het materiële, maar
omvat de hele persoon; het is het
goede dat voortkomt uit de waarheid
van de dingen zelf, en niet alleen uit
mijn verlangens. Het bestaat erin
aan ieder het zijne te geven en te
volharden op de weg die ons het
gelukkigst zal maken – de heiligheid,
de liefde, de trouw – ondanks de
moeilijkheden die we tegenkomen;
het is het genieten van materiële
genoegens in harmonie met de
waarheid van ons wezen.

Deze definitie van de voorzichtigheid
spreekt van een
onderscheidingsvermogen en een
keuze. Voor het eerste – “het
onderscheiden van het ware goed(e)”
– moeten wij onze wil en ons hart
zuiveren, zodat zij het ware goed
liefhebben en verlangen. Dit wordt
bereikt door de andere deugden,
vooral door de rechtvaardigheid,



maar ook door de sterkte en de
matigheid. De morele deugden
wijzen de voorzichtigheid inderdaad
op het goede: alleen daarmee kan
deze zich oriënteren op goede
doeleinden en “de juiste middelen
kiezen” om die te bereiken. Maar
tegelijkertijd valt de voorzichtigheid
als maatstaf binnen de definitie van
elke deugdzame handeling, want het
is de voorzichtigheid die ons
handelen met de werkelijkheid
verbindt en hier en nu het juiste, –
het meest voortreffelijke –, midden
kiest tussen twee verkeerde
uitersten. Dat wil zeggen dat de
voorzichtigheid zowel een
voorwaarde voor de groei van de
andere morele deugden is alsook een
resultaat ervan. Het is als een 
opwaartse spiraal. En daarom zijn de
opvoeding en de omgeving waarin
wij leven zo belangrijk: daar leren
wij lief te hebben en het ware
goed(e) te smaken, niet door te
redeneren, maar door ons te



vereenzelvigen met degenen die wij
liefhebben.

Bezinning: even stoppen om na te
denken

In een diepgaande studie over de
voorzichtigheid onderscheidt de
heilige Thomas van Aquino er drie
handelingen in: beraadslaging of
overleg, beslissing en uitvoering. De
eerste twee bestaan alleen in ons
verstand; de derde daarentegen zet
ons tot handelen aan.[9] Deze drie
handelingen kunnen duidelijk
worden onderscheiden in een ander
verhaal van Jezus: de parabel van de
domme en de verstandige
bruidsmeisjes, waarin de Heer het
rijk der hemelen vergelijkt met een
onderdeel van de viering van het
joodse huwelijk (vgl. Mt 25,1-13).

De ceremonie in de parabel bestond
erin dat de bruid, met bepaalde
plechtigheden, naar het huis van de
bruidegom werd gebracht. Laat op



de avond, meestal op een woensdag,
waren de gasten bij de bruid thuis.
De bruidegom zou dan iets voor
middernacht met zijn beste vrienden
aankomen om zijn bruid te
ontmoeten. Verlicht door de
vlammen van de lampen, werd hij
door de gasten verwelkomd. Het was
gebruikelijk dat tien bruidsmeisjes
de bruidegom met lampen
opwachtten, ter herinnering aan de
joodse openbare plechtigheden. Het
zijn de tien bruidsmeisjes van wie
Jezus zegt dat zij “hun lampen in
orde maakten” en “uitgingen om de
bruidegom tegemoet te gaan”. Het
hele gezelschap moest dan, begeleid
door het licht van deze lampen, naar
het vaderlijk huis van de bruidegom
gaan, waar het huwelijk zou
plaatsvinden.

Zij waren echter niet allemaal even
voorbereid om hun rol te spelen. In
feite “waren vijf van hen dom, de
andere vijf verstandig. De domme



namen wel hun lampen mee, maar
geen olie; de verstandige echter
namen met hun lampen tevens
kruiken olie mee”. Deze laatsten
hadden een vooruitziende blik: zij
herinnerden zich dat in zulke
gevallen de bruidegom pas tegen
middernacht kwam; zij berekenden
dat hun lampen het niet zo lang
zouden uithouden (beraad); zij kozen
ervoor kruiken met olie als reserve
mee te nemen, ondanks het ongemak
van het dragen ervan (besluit); en ten
derde deden zij het ook
daadwerkelijk (uitvoering). De
domme daarentegen wilden zich het
leven niet moeilijk maken, hoewel zij
misschien gehoord hadden hoe de
verstandige het probleem bespraken
en zelfs zagen hoe zij de oliekruiken
gingen halen; zij lieten zich
meeslepen door onnadenkendheid
en de haast om zo snel mogelijk bij
het huis van de bruid te komen; zij
werden aangetrokken door de spelen
en het gelach en dachten er niet veel



over na. Men krijgt de indruk dat de
domme bruidsmeisjes in de parabel
misschien vooral door gebrek aan
overleg onverstandig waren; zij
lieten zich meeslepen door een
zekere lichtzinnigheid.

Uiteindelijk gebeurde er wat te
voorzien was: “Toen nu de
bruidegom op zich liet wachten,
dommelden zij allen in en sliepen.
Maar midden in de nacht klonk er
geroep: Daar is de bruidegom! Trekt
hem tegemoet! Meteen waren al de
meisjes wakker en maakten hun
lampen in orde.” Maar de dommen
ontdekten dat die van hen uitgingen
door gebrek aan olie. Ze vragen dan
de verstandige om hun wat te lenen,
wat deze niet doen, juist omdat ze
verstandig zijn: Nee, er mocht eens
niet genoeg zijn voor ons en jullie
samen. Gaat liever naar de verkopers
en haalt wat voor jezelf. Maar terwijl
zij onderweg waren om te gaan
kopen kwam de bruidegom, en die



klaar stonden traden met hem
binnen om bruiloft te vieren.”
Uiteindelijk werd hij dus alleen
begeleid door de vijf verstandige
meisjes met hun brandende lampen,
en door een menigte die zingt en
danst. Als ze in het huis zijn
aangekomen gaat de deur op slot.
Tegen de tijd dat de vijf domme
meisjes arriveren is het al laat.
Hoewel zij smeken: “Heer, heer, doe
open!”, krijgen zij dit harde
antwoord: “Voorwaar, ik zeg u: ik
ken u niet”.

Wij kunnen ons afvragen: waarom
noemt Jezus sommigen verstandig en
anderen dom? De parabel stelt ons in
staat hierop te antwoorden door de
drie stadia van verstandig handelen
te beschouwen, maar de eerste
springt er op een bijzondere manier
uit: het overleg. Om goed te kunnen
handelen is het nodig eerst na te
denken over de situatie, aandachtig
en getrouw te letten op de realiteit;



soortgelijke gevallen in herinnering
te roepen om van die ervaring te
leren; zich te laten adviseren door
anderen – door de verstandigen –
want, zoals de heilige Thomas ook
zegt, “in dingen die de
voorzichtigheid betreffen, is er
niemand die het altijd in zijn eentje
af kan”.[10] En ten slotte is het
noodzakelijk goed te letten op de
veranderende omstandigheden, die
het raadzaam kunnen maken het
plan aan te passen en een nieuwe
beslissing te nemen om het beoogde
goed te bereiken. Kortom, het is dus
zaak de werkelijkheid te kennen als
een onmisbare voorwaarde om het
goede te doen. ‘Goede bedoelingen’
of ‘goede wil’ zijn niet genoeg: het is
nodig in de waarheid te wandelen,
want alleen “de waarheid zal u
bevrijden” (Joh. 8,31).

De heilige Jozefmaria spoorde ons
altijd aan de dingen grondig te
bestuderen alvorens een beslissing te



nemen, naar alle betrokkenen te
luisteren en overhaasting te
vermijden: “Wat dringend is kan
wachten – zei hij – en wat heel
dringend is moet wachten”.[11] Hij
wees op de noodzaak om in het
gebed de raad van de Heilige Geest te
zoeken, want “werkelijk verstandig is
hij, die altijd bedacht is op de
influisteringen van God”.[12] Hij
stelde ook voor ons tot anderen te
wenden die ons kunnen helpen,
zoals een geestelijk begeleider of
degenen die met ons de
verantwoordelijkheid voor een
beslissing delen. In dit proces van
overleggen is de nederigheid van
fundamenteel belang om ons open te
kunnen stellen voor de waarheid, om
zo dicht mogelijk bij de werkelijkheid
van de dingen te komen.

Besluit: de weg kiezen

Ter illustratie van de besluitvorming,
het tweede moment van de



voorzichtigheid, is het verslag van
Marcus over de vroege morgen van
Paaszondag verhelderend. Maria
Magdalena en de andere vrouwen
hadden welriekende kruiden gekocht
om het lichaam van Jezus te
balsemen en waren vroeg in de
morgen op weg gegaan, terwijl ze
tegen elkaar zeiden: “Wie zal de
steen voor ons van de ingang van het
graf wegrollen?” (Mc 16,3). Hoewel
zij er niet in geslaagd zijn een
oplossing te vinden voor alle
problemen waarmee zij zullen
worden geconfronteerd, zet de liefde
voor Jezus deze vrouwen ertoe aan
de juiste, verstandige beslissing te
nemen: zij besluiten te handelen met
de informatie waarover zij
beschikken. “Het was een enorme
steen”, zegt de heilige Jozefmaria.
“Zo gaat het meestal. Je ziet meteen
de moeilijkheden, maar als de liefde
aanwezig is, merk je die
hindernissen niet op: er is durf,
besluitvaardigheid, moed: wat



gedaan moet worden, wordt gedaan!
Wie zal die steen verwijderen? Ze
konden het niet alleen, en toch gaan
ze verder, op weg naar het graf. Mijn
zoon, jij en ik, hoe aarzelen wij?
Hebben wij deze heilige
besluitvaardigheid, of moeten wij
bekennen dat wij ons schamen als
wij denken aan het besluit, de
onverschrokkenheid, de
vermetelheid van deze vrouwen?
Toen zij bij het graf kwamen,
“bemerkten ze echter dat de steen
weggerold was (Mc 16,4). Dit gebeurt
altijd. Wanneer wij besluiten te doen
wat wij horen te doen, worden de
moeilijkheden gemakkelijk
overwonnen”.[13]

Het beraad, die eerste daad van de
voorzichtigheid, kan niet eindeloos
doorgaan. Op een gegeven moment
moeten we ermee ophouden en een
beslissing nemen. Want
besluiteloosheid is een andere vorm
van onvoorzichtigheid, die de



voorafgaande beraadslaging
onvruchtbaar maakt: het heeft geen
zin de meest deugdzame handelwijze
te bepalen als ik er daarna niet toe
overga, omdat ik er geen zin in heb,
of ook omdat ik er niet voor in de
stemming ben, vanwege ‘wat zullen
ze zeggen’, uit angst een fout te
maken of om welke andere reden
dan ook. Het heeft geen zin te weten
wat het beste is als ik niet besluit het
te doen. “Morgen! Soms is het
voorzichtigheid. – Heel vaak is ’t het
woord van hen, die zich gewonnen
geven.”[14]

De verstandige mens wacht niet op
zekerheid waar die er niet kan zijn.
“Hij heeft het liever twintig keer mis
dan dat hij vervalt in een
gemakkelijk ‘als ik niets doe, doe ik
niets fout’.”[15] Niet beslissen is vaak
onverstandig, want dan beslissen
anderen, of gewoon de tijd, voor ons,
misschien met minder
onderscheidingsvermogen om het



goede te doen. De verstandige mens
pretendeert niet alles volkomen
onder controle te hebben: hij erkent
zijn eigen beperkingen en vertrouwt
op God, want dat is het meest reële.

Het voorbeeld van Jezus is
welsprekend. In het evangelie toont
Hij zich aan ons als iemand die de
werkelijkheid kent, zijn bestemming,
zijn ware goed: hij wacht
bedachtzaam op de komst van zijn
‘uur’. Zo zegt hij in Kana tegen zijn
moeder: “Mijn uur is nog niet
gekomen” (Joh 2,4). Daarna, bij twee
gelegenheden, vertelt Johannes ons
hoe Hij zich een weg baant door de
menigte “omdat zijn uur nog niet
gekomen was” (Joh 7,30; 8,20). Op
een gegeven moment zien we zelfs
dat zijn verlangens en zijn gevoelens
niet overeenkomen (vgl. Mt 26,39),
maar hij kiest ondanks alles voor het
goede. Dat “staat op, laten we
gaan!” (Mt 26,46) vóór zijn
gevangenneming in de Hof van



Olijven is een verstandige keuze,
heldhaftig verstandig.

De uitvoering: overgaan tot de
actie

Aan het einde van de Bergrede geeft
Jezus enkele waarschuwingen,
waaronder dit beeld van de
verstandige mens: “Ieder nu, die
deze woorden van Mij hoort en
ernaar handelt, kan men vergelijken
met een verstandig man die zijn huis
op rotsgrond bouwde. (…) Maar ieder
die deze woorden van Mij hoort,
doch er niet naar handelt, kan men
vergelijken met een dwaas die zijn
huis bouwde op het zand” (Mt
7,24-26). Het verschil tussen de
verstandige en de dwaze mens ligt
hier in het in praktijk brengen van
het besluit. Want het is niet
voldoende om te overleggen en te
beslissen: er moet ook worden
gehandeld. Dit is het derde en laatste
moment van de ware



voorzichtigheid, het overgaan tot de
uitvoering, waarvan de heilige
Thomas zegt dat dit het belangrijkste
is, omdat het waardeloos is de weg te
kennen als men hem niet volgt.[16]
Men kan onverstandig zijn, niet
alleen door overhaasting of
besluiteloosheid, maar ook – en dat
komt vaker voor dan het lijkt – door
te stagneren bij hindernissen of door
na te laten te doen wat men zou
moeten doen, vaak door iets zo
simpels als vergeetachtigheid.

“Lang nadenken en snel handelen”:
zo raadde de heilige Jozefmaria de
zalige Alvaro del Portillo eens aan.
[17] Met deze stelregel wilde hij
enerzijds waarschuwen tegen de
vergissingen waartoe overhaasting
leidt, maar ook tegen de
onvoorzichtigheid om het besluit en
de uitvoering ervan onnodig uit te
stellen. Onverschrokkenheid staat
niet gelijk aan onvoorzichtigheid.
Meer nog, als het echte



onverschrokkenheid is, is het echte
voorzichtigheid. “Doen wat er
gedaan moet worden… Zonder
aarzeling… Zonder vals
zelfmedelijden…Zonder dit alles zou
Cisneros geen Cisneros zijn
geworden; Teresia van Ahumada
geen heilige Teresia van Avila…;
Ignatius van Loyola geen heilige
Ignatius… God en
onverschrokkenheid!”[18]

Onnodige vertraging bij de
uitvoering van wat er besloten is,
kan bovendien anderen schaden:
vooral als men een vormende of
leidende functie heeft, zoals ouders
met hun kinderen, of werkgevers
met hun ondergeschikten. Er is
sterkte voor nodig om allerlei
verleidingen te overwinnen: vrees
voor iets, of doen wat het
makkelijkste is of een overdreven
gehechtheid aan het eigen image. Dit
komt goed tot uiting in een brief
waarin de heilige Catharina van



Siena er bij paus Gregorius XI op
aandringt een einde te maken aan de
excessen van sommige geestelijken:
“Dit soort toegeeflijkheid, die
voortkomt uit de eigenliefde en liefde
voor familieleden, vrienden en de
aardse vrede, is in werkelijkheid de
ergste wreedheid, want als een wond
niet wordt schoongemaakt met heet
ijzer en het mes van de chirurg
wanneer dat nodig is, zal zij
geïnfecteerd raken en uiteindelijk tot
de dood leiden. Zalfjes zijn misschien
aangenaam voor de zieke, maar hij
zal er niet beter van worden.”[19]

Natuurlijk is de onverschrokkenheid
van de echte voorzichtigheid niet in
strijd met het zoeken naar het beste
moment om uit te voeren wat er
besloten is, altijd rekening houdend
met de naastenliefde, het welzijn van
de personen. Soms moeten we
geduldig weten te wachten. Andere
keren is het niet raadzaam te
wachten, omdat de gevolgen daarvan



erger zouden zijn, omdat de
gelegenheid zich niet zal herhalen, of
om andere redenen. De verstandige
mens is degene die, hier en nu, “met
een zeker oog beoordeelt of een
bepaalde handeling de weg is die
werkelijk zal leiden tot het bereiken
van het voorgestelde doel”.[20] Maar
hoe dan ook, alleen de uitvoering
van wat er na rijp beraad besloten is,
zal in ons dat diepe verlangen van
Jezus verwezenlijken (Mt 5,16): “Zo
moet ook uw licht stralen voor het
oog van de mensen, opdat zij uw
goede werken zien en uw Vader
verheerlijken die in de hemel is.”

[1] J. Ratzinger, Naar Christus kijken,
blz. 20-22.

[2] J. Pieper, De kardinale deugden,
blz. 16.



[3] Hl. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 85.

[4] Hl. Augustinus, De moribus
Ecclesiae, I, 15, 25.

[5] Hl.Thomas van Aquino, Summa
theologica, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6] Johann Wolfgang Goethe, 
Faust¸Proloog in de hemel.

[7] Summa theologica, II-II, q. 47, a. 8,
ad 3.

[8] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1806. [cursief van de
schrijver]

[9] Summa theologica, II-II, q. 47, a. 8,
res.

[10] De kardinale deugden, blz. 49.

[11] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.



[12] Vrienden van God, nr. 87.

[13] Hl. Jozefmaria, Aantekeningen
van een meditatie, 29-3-1959.

[14] Hl. Jozefmaria,De Weg, nr. 251.

[15] Vrienden van God, nr. 88.

[16] Vgl. Summa theologica, II-II, q.
47, a. 8, res.

[17] Brief aan Alvaro del Portillo,
geciteerd in The founder of Opus Dei,
dl 3.

[18] De Weg, nr. 11.

[19] S. Undset, De heilige Catharina
van Siena.

[20] De kardinale deugden, blz. 51.

José Brage



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vi-

overgaan-tot-actie/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vi-overgaan-tot-actie/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vi-overgaan-tot-actie/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vi-overgaan-tot-actie/

	Heel menselijk, heel goddelijk (VI): Overgaan tot actie

