
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (IX): de
gave om met de ogen
van God te kijken

Sommige deugden bereiden ons
erop voor om contemplatief te
zijn temidden in het gewone
leven.

15-1-2022

De werkelijkheid met aandacht en
liefde beschouwen: veel denkers,
wetenschappers en kunstenaars, die
de kunst van de beschouwing
hebben beoefend, zijn het hierover



eens. De rijkdom van de waarheid en
schoonheid ontdekken die schuilgaat
achter wat er bestaat, zelfs daar
waar we het niet hadden vermoed;
ons losmaken van ons verlangen om
alles onder controle te hebben om te
genieten van wat we in handen
hebben, vooral van de kleine dingen.
Als het gewoon een kwestie is van op
een bepaalde manier waarnemen,
waarom lijkt het ons dan soms zo
ingewikkeld? Zo leren kijken is
vooral interessant voor ons, omdat
wij weten dat, als de schepping het al
waard is door mensen beschouwd te
worden, de Schepper zelf dat nog
méér is, omdat alle geschapen
schoonheid een afspiegeling is van
zijn oneindige schoonheid.

Wij zijn door God geschapen voor de
beschouwing. Deze zal volmaakt zijn
in het toekomstige leven, wanneer
wij de Schepper van aangezicht tot
aangezicht zullen zien en, in Hem,
alle dingen duidelijk zullen begrijpen



en ervan genieten. Maar, zoals de
heilige Jozefmaria ons heeft
herinnerd, zijn wij nu reeds, elk
moment, elke dag, geroepen om “God
te zien in alle dingen van de aarde: in
de personen, in de gebeurtenissen, in
wat groot is en in wat klein lijkt, in
wat ons behaagt en in wat we als
pijnlijk ervaren”.[1] Wij willen alles
omzetten in lofprijzing, dankzegging,
eerherstel en smeekbede. Wij kijken
niet naar God ondanks de dagelijkse
beslommeringen, maar juist 
daardoorheen en we gebruiken ze als
springplank om ons in de hemel te
verplaatsen.

Dan zal in ons opkomen wat de
heilige Thomas van Aquino
omschreef als een “eenvoudige
intuïtie van de waarheid die uit de
liefde voortkomt”.[2] Het betreft een
manier van kijken naar de
werkelijkheid, die niet afhangt van
de ontvangen vorming of van onze
bezigheid: het valt op elk moment



binnen het bereik van iedereen,
omdat het voortkomt uit de liefde die
wij van God hebben ontvangen en
die onze blik doordrenkt. Alle
heiligen, zo verschillend van elkaar,
geleerd en minder geleerd, gewijd
aan zulke uiteenlopende taken,
hebben deze nabijheid van de
Schepper in hun leven zien groeien.
Het eerste wat we ons dus misschien
moeten realiseren, is wat de
Catechismus van de Kerk zegt: dat de
beschouwing een gave is.[3] Het is
niet iets wat we kunnen bereiken
door de kracht van onze wil alleen,
door middel van een planning of
strategie. Allereerst moeten wij
openstaan voor de gaven van God,
bereid zijn ze te ontvangen, en dat
veronderstelt de ontwikkeling van
bepaalde deugden die de bodem
voorbereiden.

De moed om de deur te openen



“Ik sta voor de deur en Ik klop. Als
iemand mijn stem hoort en de deur
opent, zal Ik bij hem binnenkomen
en maaltijd met hem houden en hij
met Mij” (Apok. 3,20). In de kapel van
het Keble College van de Universiteit
van Oxford, hangt een schilderij met
de titel: ‘Het licht der wereld’,
waarop deze scène van de Apocalyps
is afgebeeld. Jezus verschijnt gekleed
als koning, met een lantaarn die licht
in het huis brengt, terwijl Hij discreet
op de deur klopt. Op de grond
woekert onkruid dat is gegroeid
doordat de deur lange tijd dicht is
geweest.

Om ons een contemplatief leven te
kunnen schenken vraagt de Heer
ons, zoals op dat schilderij uit het
midden van de 19e eeuw dagelijks de
deur van ons hart te openen. De
reactie van Adam en Eva, onze eerste
ouders, was na het verlies van hun
oorspronkelijke heiligheid en
gerechtigheid, precies het



tegenovergestelde: zij verstopten
zich en sloten de deur om Gods blik te
vermijden... En al hun nakomelingen
behouden iets van die neiging. Het is
misschien een ongegronde vrees
voor wat Hij van ons zou kunnen
vragen, angst om ons afhankelijk te
voelen, onzekerheid om de vluchtige
controle over ons leven te verliezen.
Of misschien verkiezen we gewoon
een comfortabele passiviteit die ons
ver houdt van het spirituele,
vanwege de moeite die het ons kost
om in de gesteltenis te zijn om dat
geschenk te ontvangen.

“De scène van Bethlehem wordt, op
een of andere manier, elke dag
herhaald. Het is mogelijk dat wij –
niet met woorden, maar met onze
daden – gezegd hebben: non est locus
in diversorio, er is geen plaats voor U
in mijn hart. O, Heer, vergeef mij!”.
[4] Naast andere hindernissen, die
ons soms belangrijker kunnen lijken
om aan te pakken, zoals tijdgebrek,



dorheid, verstrooidheid of onze eigen
onwaardigheid, is dit vreemde
wantrouwen tegenover God vaak een
onkruid dat verwijderd moet worden
om de deur van ons hart te openen
en zo de blik van onze Schepper
deelachtig te worden.

De nederigheid en onthechting
maken ons licht

“Het inwendig gebed (…) kan alleen
ontvangen worden in de nederigheid
en de armoede”.[5] Dit houdt op de
eerste plaats de moeilijke taak in om
de waarheid over onszelf en over
anderen op een serene manier te
aanvaarden. Wij kunnen niet de
gave om de dingen te zien zoals God
ze ziet ontvangen, als wij
voortdurend maskers opzetten, als
wij ze voor anderen verzinnen, of als
wij de werkelijkheid bedekken met
onze eigen fantasie, hoe goed die ook
lijkt. Jezus' taal is altijd eenvoudig en
diepzinnig, Hij bekijkt de dingen



zoals ze zijn, altijd met
barmhartigheid, terwijl wij vaak wat
ingewikkeld en oppervlakkig kunnen
zijn of met hoogmoed oordelen over
wat ons omringt.

“Als ge enig begrip hadt van de gave
Gods en wist wie het is, die u zegt:
Geef Mij te drinken” (Joh 4,10), zegt
Jezus tot de Samaritaanse vrouw. En
ook vraagt Hij op een ander moment
de apostel Filippus: “Ik ben al zo lang
bij u en gij kent Mij nog niet?” (Joh
14,9). De nederigheid brengt ons er
ook toe te erkennen dat wij weinig
weten over de Heer en zijn manier
om de wereld te leiden. “Aan het
einde van vijftig jaar ben ik als een
brabbelend kind: ik begin en begin
steeds opnieuw”[6], zei de heilige
Jozefmaria tijdens zijn gebed, kort
voordat hij naar de hemel ging. Als
we de neiging vermijden om alles te
willen beheersen met het zwakke
licht van ons eigen oordeel, zal God
ons kunnen openbaren wat Hij



verbergt voor wijzen en
verstandigen (vgl. Mt 11,25).

Van de andere kant moeten wij om
contemplatief te zijn de aardse
goederen zo gebruiken dat zij ons
helpen om ons aan de eeuwige
goederen te hechten, in plaats van
het omgekeerde te doen. Een hart dat
niet gehecht is aan de materiële
goederen is geschikt voor de
geestelijke goederen; omdat het licht
is kan het naar God opstijgen, en
maakt het plaats voor de gaven van
de genade. Jezus, schepper en Heer
van de wereld, leefde onthecht van
alles in een eenvoudig dorp. Hij had
het koud in de winter, warm in de
zomer, Hij had weinig bezittingen en
zorgde er goed voor. Uiteindelijk gaat
het erom in de aardse dingen niet het
verlangen te leggen dat alleen God
toekomt.

Maar als de armoede de
beschouwing vergemakkelijkt, is ook



het omgekeerde het geval, want de
twee versterken elkaar. “Als we
beschouwen” – legt paus Franciscus
uit – “ontdekken we in de anderen en
in de natuur iets veel groters dan
hun bruikbaarheid. (...) Zoals veel
geestelijke leiders hebben geleerd,
bezitten de hemel, de aarde, de zee,
elk schepsel dit iconische vermogen,
dit mystieke vermogen om ons terug
te brengen naar de schepper en naar
de verbondenheid met de schepping.
(...) Degene die op deze wijze
contemplatief is, voelt ontzag, niet
alleen door wat hij ziet, maar ook
omdat hij zich een wezenlijk
onderdeel voelt van deze schoonheid
en zich geroepen voelt haar te
beschermen”.[7] Tegenover de
neiging om alles voor onszelf te
willen hebben, kunnen wij
verwondering en zorg opwekken: dat
is de logica van God, die zijn
schepping liefdevol beschouwt.



Zoek die gezegende eenzaamheid
om te bidden

De zeebodem herbergt veel
wonderen die vanaf de kust niet te
zien zijn: koralen, planten, vissen,
alles in allerlei vormen en kleuren;
schelpen, parels, zelfs schatten of
archeologische stukken van grote
waarde. Om bij dit alles te kunnen
komen, nemen de duikers een riem
met loden platen mee in hun
uitrusting. In plaats van een
belemmering te zijn, geeft deze hen
onder water gewicht om de neiging
van hun lichaam om terug te drijven
naar de oppervlakte tegen te gaan.
Zo ook hebben wij allemaal innerlijk
gewicht nodig om in de zee van de
beschouwing van God te duiken, ver
weg van de oppervlakte en de
verstrooiing.

Opdat de ziel de onzichtbare natuur
van God kan beschouwen, is volgens
de heilige Gregorius de Grote de



eerste stap te leren zich in zichzelf
terug te trekken.[8] De evangelies
tonen ons Jezus vaak biddend op
rustige en afgezonderde plaatsen. Als
de Zoon van God al die behoefte had
om alleen te zijn met zijn Vader,
hoeveel te meer hebben wij dat dan
nodig. We zullen de angst die de
stilte in ons teweeg kan brengen
moeten verliezen, we zullen op zoek
moeten gaan naar “die gezegende
eenzaamheid (…), die zo hard nodig
is om het innerlijk leven op gang te
houden”.[9]

In de 16e eeuw vroeg een Spaans
echtpaar Petrus van Alcantara hun te
leren hoe zij met God konden praten.
De Spaanse mysticus gaf onder
andere de volgende raad: “Als de tijd
voor het gebed kort is, gaat alle tijd
op aan het tot rust brengen van de
verbeelding en het tot rust brengen
van het hart; en als het stil is
geworden, is het gebed afgelopen
juist op het moment dat het het



hardst nodig was”.[10] Daarom is het
altijd goed om zonder haast, met
voldoende tijd, onze
vroomheidsoefeningen te beleven
om te vermijden dat “onze zinnen
wakker zijn en onze ziel slaapt”.[11]

Een dieet om te genieten van het
alledaagse

De technologie biedt ons een snelle
toegang tot een eindeloze
hoeveelheid informatie en maakt een
razendsnelle communicatie mogelijk.
Wij weten goed dat dit voordeel, als
wij niet oppassen, een slechte
metgezel wordt voor onze dialoog
met God. Als de zintuigen alleen
gewend raken aan die snelheden en
prikkels, dan is het, wanneer een
andere taak een andere activiteit van
de geest vraagt, gemakkelijk om
verstrooid te raken. Wij zoeken dan
voortdurend affectieve bevestiging
om ons goed te voelen, ver van de
nuchterheid van het gewone,



waarvoor wij bijna onbewust
vluchten. Deze houding kan zelfs
anderen beïnvloeden, want, zoals de
heilige Faustina Kowalska uitlegt, “de
zielen die minder ingetogen
(oppervlakkig) zijn, willen dat de
anderen op hen lijken, omdat deze
bij hen een voortdurende wroeging
veroorzaken”.[12]

Om in een betere gesteltenis voor het
bidden te komen, kan een gezond
digitaal dieet nuttig zijn, net zoals
sporters die lange afstanden willen
afleggen doen: op bepaalde
momenten van de week kunnen
afzien van elektronische apparaten;
leren om de natuur, een landschap,
een kunstwerk rustig te beschouwen;
een goed boek lezen of een goede
film bekijken, zonder zich door iets
anders te laten onderbreken.... Dit
zijn allemaal activiteiten die een
zekere inspanning van onze
vermogens vergen. Maar in ruil
daarvoor belonen zij ons met de



ontdekking van diepere lagen van de
werkelijkheid, zij oefenen onze blik
om, als een geschenk, Gods blik
steeds beter te kunnen ontvangen.

Onderweg naar dit doel moeten we
ons echter niet laten ontmoedigen.
Wat God het meest behaagt in onze
tijden van gebed is onze goede wil
om Hem te vergezellen, onze
eenvoudige aanwezigheid en ons
gezelschap, zoals van een klein kind
met zijn ouders. Aangemoedigd door
deze kinderlijke houding, kunnen wij
de kracht vinden om in de schijnbare
stilte en eenzaamheid van het gebed
onze onrust te overwinnen. Geen
enkel middel dat wij in het gebed
gebruiken is een vervanging voor het
oprechte verlangen om één op één
met God om te gaan, het vrije en
discrete besluit om een
onvervangbaar "ik hou van je" te
zeggen, dat niemand anders in onze
plaats kan zeggen.



[1] Heilige Jozefmaria, Meditatie,
25-12-1973.

[2] Vgl. heilige Thomas van Aquino, 
Summa theologica, II-II, c.180, a.3; a.
6.

[3] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2713.

[4] Heilige Jozefmaria, geciteerd in
Salvador Bernal, Aantekeningen over
het leven van de Stichter van het Opus
Dei.

[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr.2713.

[6] Heilige Jozefmaria, geciteerd in
Salvador Bernal.

[7] Paus Franciscus, audiëntie,
16-9-2020.

[8] Heilige Gregorius de Grote, 
Homilieën over Ezechiël, II,5,9.



[9] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
304.

[10] Heilige Petrus van Alcantara, 
Traktaat/verhandeling over het gebed
en de overweging, XII,6.

[11] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
368.

[12] Heilige Faustina Kowalska, 
Dagboek, nr. 147.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ix-

de-gave-om-met-de-ogen-van-god-te-
kijken/ (30-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ix-de-gave-om-met-de-ogen-van-god-te-kijken/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ix-de-gave-om-met-de-ogen-van-god-te-kijken/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ix-de-gave-om-met-de-ogen-van-god-te-kijken/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ix-de-gave-om-met-de-ogen-van-god-te-kijken/

	Heel menselijk, heel goddelijk (IX): de gave om met de ogen van God te kijken

