
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (II): De weg
bevindt zich in ons
binnenste

Met de kracht van het geloof en
met het vertrouwen van de
hoop kunnen we tot onszelf
zeggen: hier en nu kan ik licht
van God, liefde van God zijn.

9-6-2021

Een constante zoektocht naar God.
Zo was het leven van de heilige
Augustinus: een hartstochtelijk
zoeken, dat niet altijd de wegen vond



die hem werkelijk naar God leidden.
In zijn jeugdjaren werd hij sterk
bewogen door zijn belangstelling
voor literatuur en de bewondering
die zijn retorische vaardigheden bij
anderen opriepen. Soms
verwijderden zijn hartstochten hem
juist van God en omarmde hij zelfs
denkwijzen die haaks stonden op het
christelijk geloof. Het zoeken naar de
waarheid en het lezen van de Heilige
Schrift brachten hem echter
geleidelijk dichter bij het
christendom. Misschien met dit
proces in gedachten, en met veel
wijze kennissen met wie hij zijn
onrust deelde maar die hem niet
naar Christus brachten, schreef
Augustinus dat, hoeveel afdoende
redeneringen men ook weet te
verkrijgen, “niet iedereen de weg
vindt. De wijzen van de wereld
begrijpen dat God een soort eeuwig,
onveranderlijk leven is, maar zij zien
Hem vanuit de verte. (...) De Zoon
van God, die altijd de Waarheid en



het Leven in de Vader is, is door de
menselijke natuur aan te nemen de
weg geworden voor ons die de
waarheid nergens konden vinden.
Volg de weg van zijn Mensheid en je
komt bij God.”[1]

Wij komen tot God door Christus

Misschien is het niet moeilijk aan te
voelen dat het God is die wij zoeken,
dat Hij het is die aan het einde van
de reis op ons wacht. Zo is het ook
met onze oorsprong: wij herkennen
in onszelf een innerlijke drang en
vermoeden dat die van Hem
afkomstig is. Het kan echter
ingewikkelder zijn te ervaren dat
God ook de weg is: God wordt door
Hemzelf bereikt. En juist opdat wij
die weg zouden kunnen gaan, heeft
Hij zijn eigen Zoon naar de wereld
gezonden; wij kunnen niet alleen
naar Hem luisteren, naar Hem kijken
of Hem aanraken, maar zelfs aan zijn
leven deelnemen. Jezus “heeft ons



niet alleen de weg gewezen om God
te vinden, een weg die wij op eigen
houtje zouden kunnen gaan, door
zijn woorden te gehoorzamen en zijn
voorbeeld na te volgen. Veeleer is
Christus zelf de weg geworden om
voor ons de deur van de bevrijding te
openen: ‘Ik ben de weg’ (Joh 14,6)”.
[2]

Dit wordt bevestigd door de liturgie
van de Heilige Mis, wanneer de
priester aan het einde van het
Eucharistisch gebed, terwijl hij het
Brood en de Wijn opheft, uitroept:
“Door Christus, met Hem en in
Hem...”. Wij kunnen alleen tot God
komen door Christus, met Christus
en in Christus. Zijn persoon is de weg
waarover wij moeten gaan, de
waarheid waardoor wij het doel
kunnen bereiken en het leven
waarin wij het onze kunnen leven.
Daarom culmineert, vanaf die eerste
keer in de Bovenzaal, elke viering
van de Eucharistie in de



gemeenschap met het lichaam van
Jezus: God wordt voedsel voor de
reis, de reis die Hijzelf is.

Deze weg inslaan maakt de volheid
van het leven mogelijk. “Het geloof
ontkiemt in de ontmoeting met de
levende God, Die ons roept. (…) Hij
toont zich als een licht op ons pad,
dat richting geeft aan onze gang door
de tijd.”[3] De heilige Jozefmaria
smaakte op een bijzondere manier
de zekerheid de Christus van de
Evangelies gevonden te hebben:
“Jezus is de weg. Hij heeft op deze
wereld duidelijke sporen van zijn
stappen achtergelaten. (…) wat denk
ik hier graag aan! Jezus Christus,
dezelfde die hier gisteren was voor
de apostelen en de mensen die Hem
zochten, leeft vandaag voor ons”.[4]

Drie lichtstralen

Het vierde Evangelie zegt ons over
Johannes de Doper dat “hij gekomen
is als getuige, om te getuigen van het



Licht, opdat allen door hem tot geloof
zouden komen. Hij was niet het
Licht, maar hij moest getuigen van
het Licht” (Joh. 1, 7-8). Dat licht
waarvan Johannes getuigde, wil zich
ook in iedere gedoopte openbaren.
Inderdaad, als Christus, zoals wij in
een van de versies van de
geloofsbelijdenis verkondigen, ‘Licht
uit Licht’ is, kan men ook zeggen dat
de christenen die hem aannemen en
‘in zijn naam geloven’ (Joh. 1,12),
tegelijk licht uit dat Licht zijn.
Daarom, wanneer wij God om licht
vragen om te zien, vragen wij
tegelijkertijd om zelf net als de Doper
getuigen te zijn van het Licht in de
wereld.

De lichtflits die ons in staat stelde
onze reis te beginnen, is niet genoeg
voor ons; evenmin is het voldoende
dat wij die helderheid hebben die,
gericht op het diepste van het leven,
ons in staat stelt ons te oriënteren.
Wij hebben een licht nodig dat ons



van binnenuit begeleidt. We hebben
een kracht nodig die onze eigen
kracht verlevendigt. En dat is de rol
die in onze ziel gespeeld wordt door
de theologische deugden: geloof,
hoop en liefde, die als drie
lichtstralen zijn, als de drie primaire
kleuren van Gods leven in ons. Deze
drie deugden, in feite, “maken de
menselijke vermogens geschikt voor
de deelname aan de goddelijke
natuur”[5]; door hen “maakt onze
Heer ons tot de zijnen, vergoddelijkt
ons”.[6]

Geloof, hoop en liefde komen in
zekere zin overeen met “de drie
dimensies van de tijd: de
gehoorzaamheid van het geloof
aanvaardt het woord dat uit de
eeuwigheid komt en dat, in de
geschiedenis uitgesproken, in het
heden in liefde wordt omgezet, en zo
de deur van de hoop opent”.[7] Het
geloof gaat ons voor: het zegt ons
waar wij vandaan komen, maar ook



waar wij naar toe gaan; het is niet
alleen een herinnering aan het
verleden, maar ook een licht dat de
toekomst verlicht: het opent ons voor
de hoop, het richt ons op het leven.
En in het midden van de draad die
tussen deze twee polen wordt
gespannen, ontvouwt zich de liefde
die altijd in de tegenwoordige tijd
wordt vervoegd. Met de kracht van
het geloof en het vertrouwen van de
hoop kunnen wij tegen onszelf
zeggen: hier en nu, in deze persoon,
in deze situatie, kan ik met al mijn
beperkingen Gods licht, Gods liefde
zijn.

De nieuwheid komt van het leven
met Hem

“De wereld is in grote nood, mijn
kinderen”, zei de heilige Jozefmaria
eens, “omdat miljoenen en miljoenen
zielen God niet kennen; zij hebben
het licht van de Verlosser nog niet
gezien. Ieder van jullie moet zijn,



zoals onze Heer wil dat wij zijn,
quasi lucerna lucens in caliginoso
loco, als een verlichte lantaarn te
midden van de duisternis”.[8]

Het licht van deze lantaarn komt uit
twee bronnen. De eerste is van ons
door het simpele feit dat wij
geschapen zijn naar het beeld en de
gelijkenis van God. Die bron verlaat
ons nooit en komt tot uiting in ons
vermogen om te begrijpen wat waar
is, in onze neiging om te willen wat
goed is en, wat nog dieper gaat, hij
ligt in onze waardigheid omdat wij
voortgekomen zijn uit de hand van
een uiterst intelligente, liefdevolle,
vrije Schepper en niet uit een blind
toeval. Aan deze bron van licht
wordt toegevoegd de stroom van
onze “wedergeboorte, bewerkt in het
doopsel, waardoor iedere christen,
ontologisch gezien, een nieuw leven
in zich draagt”.[9] Dit sacrament
geneest de wond van de zonde die
wij van onze ouders hebben geërfd



en maakt ons bekwamer om onze
omgeving te verlichten.

Deze twee grote bronnen – dat wij
geschapen zijn naar Gods beeld en
ons doopsel – laten ons het licht van
God weerspiegelen. Toen een
wetgeleerde in het verborgene bij
Jezus kwam om Hem te vragen hoe
men werkelijk dicht bij God kon
leven, antwoordde Hij hem: “Wie de
waarheid doet, gaat naar het
licht” (Joh 3,21). Ook onze daden,
gesteund door Gods barmhartigheid,
brengen licht voort als wij ons laten
leiden door onze goedheid en door
zijn genade, als wij afstand doen van
wat ons ertoe brengt soms in de
tegenovergestelde richting te gaan.
Die vertrouwdheid met het licht van
God, dat gemak om te kiezen voor
zijn grotere goed in plaats van
andere, schijnbare goederen, zorgt er
geleidelijk aan voor dat de mens
steeds meer het waarlijk goede gaat
zien als iets dat bij hem hoort. Dat



inzicht schiet wortel en ontplooit
zich in de deugdzame houdingen van
de mens zelf: in de wijsheid en de
andere kardinale deugden en, nog
fundamenteler, in de goddelijke
deugden van het geloof, de hoop en
de liefde.[10]

De vereenzelviging met Jezus
Christus bestaat in de ontwikkeling,
door de genade en doordat wij Hem
in onze ziel willen ontvangen, van
die steeds grotere vereniging met
Hem, zodat wij dezelfde gevoelens
(vgl. Fil. 2,5), dezelfde gesteltenis
krijgen. Hoe meer wij groeien in
intimiteit met Jezus des te meer
beseffen wij dat het zoeken van de
heiligheid niet in de eerste plaats het
streven naar een hoge morele
standaard is, maar veeleer een
vertrouwensvol op-weg-zijn met God,
waardoor wij hetzelfde voelen als
Hij, hetzelfde lijden als Hij, alles
beleven samen met Hem. Hoe goed
heeft de heilige Jozefmaria dit



geïllustreerd: “Neem in periodes van
uitputting, van tegenzin, vol
vertrouwen je toevlucht tot de Heer
en zeg Hem zoals die vriend van ons:
‘Jezus, U moet maar zien wat U
doet… ik ben al moe, voordat ik aan
de strijd begin’.”[11]

Daarin bestaat de
verantwoordelijkheid van de
christen: in het met Hem
antwoorden: “Jezus, hier ben ik.
Samen met U. U moet maar zien, wat
U doet”. Het christelijk leven, aldus
opgevat, is niet het instemmen met
een systeem van ideeën, maar het
vertrouwen op een persoon: op
Christus. Zo hebben zoveel mannen
en vrouwen in de geschiedenis het
beleefd. Vandaag hebben we geen
andere boodschap of andere
middelen. Net als zij hebben wij de
taak om de wereld van binnenuit te
verlichten, zoals de geschriften van
de eerste eeuwen het beeldend
beschreven: “De christenen zijn in de



wereld wat de ziel is in het lichaam.
(...) De plaats die God hun heeft
toegewezen is zo belangrijk, dat het
hun niet geoorloofd is die te
verlaten.”[12] De ziel van de wereld
te zijn: dat is onze weg, en de weg
hebben wij binnen in ons. Het is
Jezus Christus, die wil dat wij, net als
hij, heel menselijk en heel goddelijk
zijn.

[1] H. Augustinus, Preek 141, nrs. 1-4.

[2] Congregatie voor de Geloofsleer,
brief Placuit Deo, nr. 11.

[3] Paus Franciscus, Lumen Fidei, nr.
4.

[4] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 127.

[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1812.



[6] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 98.

[7] J. Ratzinger, Communio.

[8] H. Jozefmaria, aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 2-6-1974.

[9] Mgr. Fernando Ocáriz, Het Opus
Dei in de Kerk.

[10] H. Johannes Paulus II, enc.
Veritatis Splendor, nr. 64.

[11] H. Jozefmaria, De Smidse, nr.
244.

[12] Brief aan Diognetus, VI.

Carlos Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ii-

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ii-de-weg-bevindt-zich-in-ons-binnenste/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ii-de-weg-bevindt-zich-in-ons-binnenste/


de-weg-bevindt-zich-in-ons-binnenste/
(10-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-ii-de-weg-bevindt-zich-in-ons-binnenste/

	Heel menselijk, heel goddelijk (II): De weg bevindt zich in ons binnenste

