
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (I): Jezus,
wat moeten wij
doen?

In dit eerste artikel over de
menselijke deugden overwegen
wij hoe al onze verlangens
harmonieus in God samen
kunnen komen. Dat ontdekken
kost tijd, maar is bevrijdend.

20-5-2021

Het kan vreemd lijken dat de heilige
Augustinus in de loop van zijn
herinneringen opeens de invloed



begint te beschrijven van het
‘gewicht’ van de materiële dingen om
hem heen. Met de kennis van de 4 e
eeuw merkt degene die later
bisschop van Hippo zou worden, dat
er iets bestaat dat maakt dat het vuur
altijd naar boven gericht is, terwijl
een steen naar beneden valt. Daarna
merkt hij op dat olie altijd boven op
het water komt drijven, wanneer
water en olie vermengd waren, of
dat alles wat in wanorde verkeert op
een bepaalde manier de orde
opzoekt en daarin rust vindt. De
heilige Augustinus voelt aan dat de
dingen in al deze bewegingen
worden geleid door hun ‘gewicht’. En
dan belijdt hij in poëtische taal: “Mijn
gewicht is mijn liefde, die brengt me
overal waar ik gebracht word”.[1]
Het gaat hier om een universele
ervaring: datgene dat we verlangen,
dat we zoeken, dat we willen, is wat
ons in beweging zet. Dat ‘gewicht’
leidt ons naar het, min of meer volle,
geluk, omdat we ons niet willen laten



bedriegen door iets wat wel leuk is,
maar voorbijgaat. Hoe kunnen we
die liefde waardoor de heilige
Augustinus zich geleid voelde
ontdekken?

Het proces van elke geschiedenis

“Wat moet ik doen om het eeuwig
leven te verwerven?”, vroeg een
jongeman aan Jezus (vgl. Lc 18,18).
Het is een stukje van de Heilige
Schrift waarbij we stil afwachten,
want hij stelt een vraag die ons
allemaal aangaat. Wat zal degene die
God en Mens is antwoorden? Vlak
voor zijn vraag had die jongeman
een zin gebruikt waarin de Heer iets
vreemds merkt: hij richt zich tot
Jezus terwijl hij Hem ‘goede meester’
noemt. Het antwoord kan ons een
beetje kortaf schijnen: “Niemand is
goed dan God alleen” (Lc 18,19). De
Heer had, we weten niet hoe,
gemerkt dat die jongen inderdaad
iets meer in zijn leven zocht, maar



dat hij in werkelijkheid dacht dat een
geschapen goed hem dat zou kunnen
geven, iets waar hij controle over
kon hebben, iets wat hem hier op
aarde houvast kon geven. Hoewel
Jezus er met de volgende vraag zeker
van is dat de jongeman moeite doet
om de wet van God te vervullen, wil
Hij verder gaan dan dat, wil Hij dat
de jongen definitief zijn verborgen
behagen in deze wetsvervulling en
de afgoden van de menselijke
welvaart opgeeft: “Toch ontbreekt je
één ding: verkoop alles wat je bezit
en deel het uit aan de armen, daarna
zul je een schat bezitten in de hemel.
Kom dan terug om Mij te volgen” (Lc
18,22). In deze scène zien we de
oproep van de Heer, daarna voelen
we de innerlijke strijd van de
jongeman, tot het eindigt met zijn
droevige aftocht. Jezus koesterde
misschien de droom dat hij een
goede leerling zou zijn, maar de
jongen keerde terug naar het comfort



van zijn huis, zijn rijkdom en zijn
kennissen.

Dat grote geluk waar de jongeman
naar verlangt, ligt niet onmiddellijk
binnen ons bereik. We kunnen het
niet afdwingen en we hebben het
niet in de hand. We kunnen het
alleen ontvangen door ons op God te
verlaten. De heilige Johannes Paulus
II zegt dat, “wanneer [alleen] God het
goede is, geen enkele menselijke
inspanning, ook niet de strengste
naleving van de geboden, erin slaagt
de Wet te vervullen, dat wil zeggen
de Heer als God te erkennen en Hem
de verering te bewijzen die Hem
alleen toekomt. De ‘vervulling’ kan
alleen voortkomen uit een gave van
God”.[2] Misschien is daarom vooral
geduld vereist, actief kunnen
wachten. De liefde van de christen is
geen kortstondige bliksemflits –
hoewel die ook kan bestaan – maar
een liefdesgeschiedenis, en alle
geschiedenissen hebben hun



verloop. “Meestal neemt de genade
de tijd en gaat niet met geweld te
werk.”[3] De jongeman zoekt
misschien de onmiddellijke
bevrediging van zijn verlangen, hij
wordt ongeduldig, hij beseft niet dat
de liefde van God, zoals het gezaaide
graan, tijd nodig heeft om samen met
Christus te groeien. Wij zien echter
in het Evangelie hoe Jezus de zijnen
geleidelijk aan voorbereidt, zonder
haast, maar ook zonder pauzes.
Vanuit de gevangenis stuurt
Johannes de Doper, misschien een
beetje ongeduldig, zijn leerlingen
naar Christus om te vragen: “Zijt Gij
de Komende, of hebben wij een
ander te verwachten?” (Lc 7,20). Het
kan voor ons soms lijken alsof Jezus
niet genoeg haast heeft en dan
worden we ongeduldig omdat we
van de ene op de andere dag ‘goed’
willen zijn.

Om een sterk verlangen te krijgen



Wij weten dat de leerlingen – net als
iedereen – tijd nodig hadden omdat
zij, net als de rijke jongeling, eerst de
ijdele fantasieën moesten zuiveren
die zij zich hadden ingebeeld: de
verleiding van succes, van aanzien,
van menselijke glorie, van een
comfortabel leven. Zij moesten
belangrijke dingen begrijpen, zoals
de inzet om “altijd te bidden en
daarin de moed niet op te geven” (Lc
18,1) of om te leren vergeven “tot
zeventigmaal zevenmaal” (Mt 18,22).
Maar zodra de Heer zag dat de
apostelen tenminste minimaal
voorbereid waren, zond Hij hen, na
de hele nacht gebeden te hebben, één
voor één uit (vgl. Mt. 10,1–5; Lc 6,12).
Dat betekent niet dat de vorming van
de leerlingen al afgelopen was. Verre
van dat. De heilige Jozefmaria
herhaalde dikwijls dat de vorming
van een apostel nooit eindigt. Het
was duidelijk dat in velen van hen
Gods oproep niet diep was
doorgedrongen: er waren er die hun



belangstelling voor zijn leer
verloren, “ze trokken zich terug en
verlieten zijn gezelschap” (Joh 6,66).
Er waren er ook die Jezus zelfs
tijdens zijn laatste beproeving in de
steek lieten. Kortom, dezen en genen
hadden nog geen sterke, vaste,
overtuigde verlangens.

Beetje bij beetje, met goddelijk
geduld, nadert God ons hart, roept
ons en zendt ons uit om het
Evangelie te verkondigen aan alle
mensen. Hij doet dit door de
momenten van persoonlijke
meditatie, door de eucharistische
aanbidding, door de mondgebeden
waarin wij de woorden gebruiken
die de Kerk ons voorhoudt en ook
door onze voortdurende
beschouwing in de loop van de dag.
We ontdekken de intimiteit met Hem,
we smaken zijn vriendschap, zijn
blik, zijn volharding, zijn begrip...
God bereidt ons ook voor door de
tegenslagen, een bewust en



allerminst automatisch proces
waarin we geleidelijk onze kleine en
grote, innerlijke en uiterlijke
afgoden, afbreken om meer ruimte te
maken voor Jezus in onze ziel. Hij
komt ook nader tot ons hart door het
onophoudelijke werk dat onze dag
vult: “Mijn Vader is […] voortdurend
aan het werk, en ook Ik houd niet op
met werken” (Joh 5,17). Dezelfde
persoon die het verlangen naar het
goede in ons hart heeft gelegd – het
‘gewicht’ dat hem leidde zoals de
heilige Augustinus het noemde – zal
degene zijn die dat verlangen zal
vervullen.

Het evenwichtige gebruik van de
goederen

In de loop van ons leven vergissen
wij ons dikwijls in onze zoektocht
naar vergankelijke goederen die ons
hart niet vullen, schijnbare goederen
die ons niet leiden naar God, de bron
van alle goed. Herinnerend aan de



vraag van de rijke jongeling wat hij
moet doen om in de hemel te komen,
wijst Johannes Paulus II erop dat
“alleen God op de vraag naar het
goede kan antwoorden, omdat Hij
het Goede is. Feitelijk betekent het
vragen naar het goede uiteindelijk
het zich toewenden naar God, de
volheid van het goede. Jezus laat
zien, dat de vraag van de jongeman
inderdaad een religieuze vraag is en
dat het goede, dat de mens aantrekt
en tegelijk verplicht, zijn bron heeft
in God, ja God zelf is”.[4]

Toen velen Jezus hadden verlaten,
vroeg Hij de Twaalf of ook zij weg
zouden gaan. Petrus antwoordde:
“Heer, naar wie zouden wij gaan?
(…) Gij zijt de Heilige Gods” (Joh
6,68-69). In die liefdevolle oproep
ontdekten zij de uiteindelijke zin van
hun leven: het Koninkrijk van God,
het eeuwig leven, de hemel. Petrus
ontdekte wat de heilige Teresa van
Avila later zou zeggen: “God alleen is



genoeg”.[5] Petrus heeft de
verborgen schat gevonden. Pas dan
krijgen de andere verlangens een
evenwichtige, gematigde, redelijke
plaats in zijn hart; dan vormen de
goederen waar deze verlangens op
gericht zijn een geordend geheel. We
hoeven er niet voor te vluchten,
maar ze overheersen ons niet meer.
Wie God vindt boven alle andere
goederen, voelt zich vrij, onthecht en
bevrijd om de kracht van het
Evangelie aan alle schepselen te
brengen. Juist de mogelijkheid om
dat níet te doen “vormt het clair-
obscur van de menselijke vrijheid.
Omdat de Heer ons met de
allergrootste tederheid liefheeft,
vraagt Hij ons, nodigt Hij ons uit te
kiezen wat goed is”.[6]

De heilige Jozefmaria heeft ons
aangespoord de wereld
hartstochtelijk te beminnen, maar
niet omdat de geschapen wereld een
absoluut goed is, maar omdat zij de



eerste gave van God is, de eerste
bron van de verlangens die in het
mensenhart opkomen. Dit sterke
verlangen naar God geeft eenheid
aan ons hele bestaan; het neemt de
menselijke verlangens – naar
vriendschap, naar de toekomst, naar
projecten en initiatieven – niet weg,
maar het zuivert deze en verenigt ze
in een oproep tot intimiteit met God.
De heilige Augustinus merkte op dat
de morele deugden, door ons naar
het geluk te leiden, in feite
samenvallen met de liefde tot God. Al
onze inspanningen om het gemak en
de vreugde te verwerven om het
goede te doen, zijn altijd
inspanningen om lief te hebben.
Daarom heeft de bisschop van Hippo
elk van de deugden ten dienste van
die liefde gedefinieerd: de matigheid
is de liefde die zich niet laat
omkopen, de sterkte is de liefde die
alles verdraagt, de rechtvaardigheid
is de liefde die niet wankelt, en de
voorzichtigheid is de liefde die



onderscheidt hoe we meer kunnen
beminnen.[7]

Die weg om de balans in onze
verlangens te vinden wordt in de
loop van ons leven duidelijker, want
het gaat altijd om een proces. Vaak
zijn we te gehaast, nemen we
overhaaste beslissingen, zoeken we
onmiddellijke bevredigingen... Maar
dat is geen goede logica om dit pad te
bewandelen. In het Engels zeggen we
soms dat iemand ‘falls in love’,
verliefd wordt, als iets dat plotseling
gebeurt. Zelfs als die flits soms
voorkomt, zal het niet de hele tijd zo
blijven. Het kan ons misschien
verbazen dat Maria zo snel op de
engel reageerde toen haar werd
aangekondigd dat zij de moeder van
de Messias zou worden, alsof zij
plotseling en volkomen de totale
goddelijke liefde had ontdekt. Maar
in werkelijkheid werkte God vanaf
haar onbevlekte ontvangenis al in de
ziel van onze Moeder en in de loop



van haar hele verdere leven dat
vanaf het begin een
liefdesgeschiedenis was.

[1] H. Augustinus, Belijdenissen,
Boek 13, hfdst. 9.

[2] H. Johannes Paulus II, enc.
Veritatis Splendor, nr. 11.

[3] H. Jozefmaria, De Voor, nr. 668.

[4] H. Johannes Paulus II, enc.
Veritatis Splendor, nr. 9.

[5] H. Teresa van Ávila,
handgeschreven fragment gevonden
in haar gebedenboek.

[6] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 24.

[7] Vgl. hl. Augustinus, Over de
gewoonten van de Katholieke Kerk
en van de manicheeërs, I, 15, 25.

Paul O'Callaghan



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/heel-menselijk-heel-goddelijk-i-
jezus-wat-moeten-wij-doen/ (5-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-i-jezus-wat-moeten-wij-doen/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-i-jezus-wat-moeten-wij-doen/
https://opusdei.org/nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-i-jezus-wat-moeten-wij-doen/

	Heel menselijk, heel goddelijk (I): Jezus, wat moeten wij doen?

