opusdei.org

God zoeken in het
dagelijks werk

Artikel van kardinaal Albino
Luciani (Gazzettino di Venezia,
25 juli 1978). De toekomstige
paus Johannes Paulus I schrijft
over de boodschap van de
heilige Jozefmaria, de heiliging
van de arbeid en het
beantwoorden aan de
universele oproep tot heiligheid
van alle gelovigen.

3-3-2006

In 1941 hoorde de Spanjaard Victor
Garcia Hoz, toen hij gebiecht had,



zijn biechtvader zeggen: “God roept
u langs wegen van de beschouwing.
Hij stond verbaasd. Hij had steeds
horen zeggen dat contemplatie iets
was voor heiligen die mystieke
wegen bewandelen, een doel dat
alleen maar voor enkele
uitverkorenen is weggelegd, mensen
geheel afgezonderd van de wereld.
“Ik daarentegen", schrijft Hoz, “was
in die jaren getrouwd, had reeds
twee of drie kinderen en hoopte er
nog meer te krijgen (wat later werd
bewaarheid) en ik moest werken om
mijn gezin te onderhouden.”

Wie was dan wel die revolutionaire
biechtvader, die zulke
vastgewortelde tradities zomaar
omverwierp en zelfs aan gehuwden
mystieke doeleinden stelde? Dat was
Jozefmaria Escriva de Balaguer, een
Spaanse priester, die in 1975 op 73-
jarige leeftijd in Rome overleed. Hij
is vooral bekend als de stichter van
het Opus Dej, een instelling die over



de hele wereld verspreid is. De
kranten schrijven vaak over hem,
maar vermelden veel onjuistheden.
Wie zijn de leden van het Opus Dei
eigenlijk en wat doen zij? Dat heeft
de stichter zelf gezegd: “Wij zijn -
verklaarde hij in 1967 - een klein
percentage priesters die
aanvankelijk als leken een baan
hadden of een beroep hebben
uitgeoefend; een groot aantal
seculiere priesters uit vele
bisdommen in de wereld; een grote
massa mannen en vrouwen - van
verschillende nationaliteiten, talen
en rassen - die van hun beroep leven
(de meesten van hen zijn getrouwd,
anderen niet), die samen met hun
medeburgers deelnemen aan de
zware taak om de maatschappij op
aarde menselijker en rechtvaardiger
te maken. Zij doen dit door
edelmoedig hun dagelijkse plichten
te vervullen, met persoonlijke
verantwoordelijkheid; door hand in
hand samen met andere mensen



successen en mislukkingen te delen,
en door zich in te spannen om hun
taken te vervullen en hun sociale en
civiele rechten te laten gelden. En
alles met een vanzelfsprekendheid,
zoals elke zelfbewuste christen,
zonder de superieure mentaliteit van
uitverkoren mensen, te midden van
hun vele collega's, terwijl zij
proberen het goddelijke te ontdekken
zoals dat weerspiegeld wordt in de
eenvoudigste werkelijkheid.

Simpeler gezegd, de “eenvoudigste
werkelijkheid" is het werk dat wij
elke dag moeten doen; “het
goddelijke" is het heilig leven dat
geleid moet worden. Escriva heeft
voortdurend aan de hand van het
evangelie gezegd, dat Christus van
ons niet slechts een beetje goedheid
verwacht, maar integendeel erg veel.
Maar die goedheid moeten we
bereiken niet door grootse, maar
door gewone daden. Het is de wijze



waarop de daden worden verricht,
die ongewoon dient te zijn.

Daar, midden in het dagelijks
verkeer, op kantoor, in de fabriek
wordt men heilig, terwijl men zijn
taak met bekwaamheid, met
tevredenheid en uit liefde tot God
verricht, zodat de dagelijkse arbeid
niet de “dagelijkse tragiek" wordt,
maar bij wijze van spreken de
“dagelijkse glimlach".

Soortgelijke dingen had de heilige.
Franciscus van Sales driehonderd
jaar geleden al verkondigd. Vanaf de
kansel had een predikant het boek in
het openbaar verbrand waarin de
heilige uitlegde dat, onder bepaalde
omstandigheden, het dansen
geoorloofd kan zijn en, sterker nog,
Franciscus wijdde een heel
hoofdstuk aan de “eerbaarheid van
het huwelijksbed". Escriva gaat
echter in veel aspecten verder dan
Franciscus van Sales. Deze



verkondigde ook de heiligheid voor
allemaal, maar schijnt slechts een
“spiritualiteit van de leken" te
verkondigen, terwijl Escriva een
“laicale spiritualiteit” verlangt. Met
andere woorden, Franciscus raadt
bijna altijd de leken dezelfde
middelen aan die door de religieuzen
worden gebruikt, weliswaar met
aangepaste wijzigingen. Escriva is
veel radicaler: hij spreekt zelfs over
het “materialiseren” - in de goede zin
- van de heiligheid. Voor hem is het
de materi€le arbeid zelf die omgezet
dient te worden in gebed en
heiligheid.

De legendarische baron van
Miunchhausen verhaalt van een
monstrum, een haas met een dubbel
aantal poten: vier onder zijn buik en
vier op zijn rug. Achtervolgd door de
jagers en al bijna ingehaald, draait
hij zich om en vervolgt zijn vlucht
met onvermoeide poten. Voor de
stichter van het Opus Dei is een



monstrum het leven van die
christenen die een dubbele reeks
handelingen zouden willen
verrichten: de ene bestaande uit
gebed tot God, en de andere uit hun
werk, hun ontspanning, hun
familieleven. Nee - zegt Escriva -, het
leven is één en wordt in zijn geheel
geheiligd. Daarom spreekt hij van
“gematerialiseerde” spiritualiteit.

En hij spreekt ook over een juist en
noodzakeljjk “antiklerikalisme"”, in
die zin dat de leken geen methoden
of functies van de priesters mogen
stelen, en omgekeerd. Ik geloof dat
hjj dit antiklerikalisme enerzijds van
zijn ouders heeft meegekregen en in
het bijzonder van zijn vader, een
echte heer, een harde werker,
overtuigd katholiek, dol verliefd op
zijn vrouw en steeds met een
glimlach op zijn gezicht. “Ik herinner
mij hemaltijd vol sereniteit - heeft de
zoon geschreven -, ik ben hem mijn
roeping verschuldigd.... daarom ben



ik paternalist. Anderzijds is zijn
antiklerikale aanleg waarschijnlijk
het gevolg van het wetenschappelijk
onderzoek dat hij moest verrichten
voor zijn proefschrift in het kerkelijk
recht, in het vrouwelijk klooster van
de Cisterciénzers van Las Huelgas bij
Burgos. Daar was de abdis
tegelijkertijd overste, prelaat,
gouverneur van het ziekenhuis, van
andere kloosters, kerken en dorpen,
met haast koninklijke en
bisschoppelijke wetgevende
bevoegdheid en macht. Ook hier dus
een monstrum vanwege de vele
tegenstrijdige en veelal overlappende
functies. In een dusdanige
opeenhoping waren deze taken
ongeschikt om werken van God te
zijn, zoals Escriva wilde. Want - zei
hij - hoe kan een werk “van God" zijn
als het slecht wordt uitgevoerd,
haastig en met gebrek aan
vakbekwaamheid? Een metselaar,
een architect, een arts, een docent,
hoe kan hijj heilig zijn als hij niet



tevens - voor zover het van hem
afhangt - een goede metselaar, een
goede architect, een goede arts, een
goede docent is? In dezelfde lijn
schreef Gilson in 1949: “Men zegt dat
het geloof in de middeleeuwen de
kathedralen heeft gebouwd;
akkoord... maar ook de meetkunde
kwam eraan te pas." Geloof en
meetkunde, geloof en arbeid,
uitgevoerd met vakbekwaambheid,
gaan voor Escriva hand in hand; het
zijn de twee vleugels van de
heiligheid.

Franciscus van Sales had zijn theorie
op schrift gesteld. Escriva deed
hetzelfde door elk moment van zijn
tijd goed te gebruiken. Wanneer hem
een gedachte te binnen schoot of een
zin, haalde hij zijn notitieboekje te
voorschijn, schreef een woord of een
halve regel, die hij later voor zijn
boek gebruikte.



Om deze weg naar heiligheid te doen
kennen, heeft hij - naast de talrijke
uitgaven van zijn boeken - een zeer
grote activiteit met een geweldig
doorzettingsvermogen ontplooid en
hij organiseerde de instelling van het
Opus Dei. “Geef aan een Aragonees -
luidt het spreekwoord - een spijker
en hij zal hem met zijn hoofd
vastnagelen.”" Welnu: “Ik ben een
Aragonees - heeft hij geschreven -,
men moet koppig zijn." Hij verloor
geen minuut tijd. In Spanje, voor,
tijdens en na de burgeroorlog ging
hij na de colleges die hij voor
studenten hield, koken, vloeren
schoonmaken, bedden opmaken,
zieken verplegen. “Ik heb op mijn
geweten - en ik zeg het met trots -
duizenden uren die ik besteed heb
aan het biechthoren van kinderen in
de krottenwijken van Madrid. Zij
kwamen met vieze neuzen, tot aan
hun mond toe. Je moest beginnen
met hun neus schoon te vegen om
daarna die arme zielen te zuiveren."



Z0 heeft hij geschreven en daarmee
het bewijs geleverd dat hij
daadwerkelijk de “dagelijkse
glimlach" beleefde. Ook schreef hij
nog: “Ik ging doodop naar bed. Ik
stond 's morgens op terwijl ik nog
moe was en ik zei tegen mezelf:
Jozefmaria, voor het middageten
mag je even een dutje doen. Maar ik
was nauwelijks beneden op straat of
bij het aanschouwen van het vele
werk dat mij die dag te doen stond,
voegde ik eraan toe: Jozefmaria, ik
heb je weer voor de gek gehouden."

Desondanks lag zijn grote taak in het
stichten en leiden van het Opus Dei.
De naam kwam per toeval. “Men
moet hier alles op alles zetten, dit is
een werk van God", zei iemand hem.
“Dat is de juiste naam", dacht hij,
“een werk dat niet van mij is maar
van God, Opus Dei." Hij heeftdit werk
zien groeien tot aan de verspreiding
over alle werelddelen toe. Toen
begon het werk van zijn



intercontinentale reizen voor nieuwe
oprichtingen en toespraken. De grote
verbreiding, het enorme aantal en de
hoge kwaliteit van de leden van het
Opus Dei doen denken dat er
politieke doeleinden en slaafse
gehoorzaamheid achter schuilgaat.
Het tegendeel is waar: er bestaat
slechts de wens om heiligen te
maken, maar met blijdschap, met een
geest van dienstbaarheid en met
grote vrijheid.

“Heilige Vader, in het Opus Dei
hebben altijd al alle mensen, of ze nu
katholiek zijn of niet, een plaats
gevonden waar ze zich thuis voelen.
De oecumene heb ik niet van u
geleerd!" En Johannes lachte,
innerlijk bewogen, want hij wist, dat
de Heilige Stoel al in 1950 aan het
Opus Dei toestemming had gegeven
om niet-katholieken, en zelfs niet-
christenen, als medewerkers op te
nemen.



Als student rookte Escriva. Toen hij
echter het seminarie binnentrad,
schonk hij pijpen en tabak aan de
portier en heeft sedertdien nooit
meer gerookt. Maar op de dag
waarop de eerste driepriesters van
het Opus Dei werden gewijd, zei hij:
“Ik rook niet, jullie drie evenmin:
Alvaro, het is nodig dat jij begint te
roken... Ik wil dat anderen zich niet
gebonden voelen en dat ze roken als
zij dat wensen." Het gebeurt soms
dat iemand van de leden, die door
het Opus Dei alleen geholpen wordt
om in alle vrijheid verantwoorde
keuzes te doen, ook op politiek
gebied, gekozen wordt voor een of
andere belangrijke functie. Maar dat
is zijn zaak, niet van het Opus Dei.
Toen in 1957 een belangrijk persoon
Escriva gelukwenste omdat een lid
benoemd was tot minister in Spanje,
ontving hij dit antwoord; “Wat kan
het mij schelen of hij minister of
straatveger is. Wat mij interesseert is



dat hij door zijn werk geheiligd
wordt."

In dit antwoord komt de
persoonlijkheid van Escriva en de
geest van het Opus Dei tot
uitdrukking: dat iemand zich heiligt
door zijn werk, misschien wel als
minister, wanneer hij op die plaats is
gesteld, maar dat hij zich werkelijk
heiligt. De rest telt nauwelijks mee.

Albino kardinaal Luciani

Gazzettino di Venezia, 25 juli
1978

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/god-zoeken-in-het-dagelijks-
werk/ (29-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/god-zoeken-in-het-dagelijks-werk/
https://opusdei.org/nl/article/god-zoeken-in-het-dagelijks-werk/
https://opusdei.org/nl/article/god-zoeken-in-het-dagelijks-werk/

	God zoeken in het dagelijks werk

