opusdei.org

Ga en doe hetzelfde
(IV): Geroepen om te
luisteren

In een wereld waar
communicatie steeds
toegankelijker wordt en slechts
een klik verwijderd is, lijkt het
paradoxaal genoeg steeds
moeilijker om een echte dialoog
te voeren. Juist hier kunnen
christenen zich laten inspireren
door het voorbeeld van Jezus,
die andersdenkenden open
tegemoet treedt en mensen
verwelkomt zonder angst voor
meningsverschillen of fouten.



21-3-2025

De Evangelies bevatten talloze
gesprekken tussen Jezus en mensen
van allerlei achtergronden, en we
kunnen ons er nog veel meer
voorstellen. Een van de meest
aangrijpende is zijn persoonlijke
ontmoeting met de Samaritaanse
vrouw bij de bron. Toen de apostelen
terugkeerden uit de stad, waar ze
voedsel waren gaan halen, zagen ze
tot hun verbazing dat de Meester in
gesprek was met een vrouw. Zij was
op het heetst van de dag alleen water
komen putten, in plaats van samen
met de andere vrouwen uit de stad.
Ook zij was verbaasd dat Hij haar
aansprak, want, zoals de evangelist
uitlegt: “Joden onderhouden geen
betrekkingen met de

Samaritanen.” (Joh 4, 9).



In dit tafereel laat Jezus ons zien hoe
belangrijk het is om oprecht
geinteresseerd te zijn in anderen.
Met oprechte tederheid leidt Hij haar
stap voor stap naar de waarheid. Hij
negeert haar verkeerde
overtuigingen of zondige daden niet,
maar veroordeelt of beschuldigt haar
evenmin. In plaats van haar te
dwingen tot een bepaald standpunt,
luistert Hij naar haar
geloofsopvattingen en erkent Hij het
geloof dat ze delen. Zijn antwoord is
eenvoudig: Hij getuigt van de
waarheid van de openbaring en,
bovenal, van de waardigheid en
waarde van ieder mens.

Een persoonlijk gesprek

Misschien heb je weleens zo’n
ervaring gehad: dat iemand echt
naar je luisterde en je serieus nam,
zelfs als jullie van mening
verschilden. Dat je de ruimte kreeg
om je gedachten te uiten en toe te



lichten, terwijl de ander geduldig en
zonder onderbreking naar je
standpunt luisterde. Misschien stelde
die persoon vragen die, hoewel
provocerend en voortkomend uit een
andere invalshoek, met respect en
oprechte interesse werden gesteld—
een teken van echt luisteren.

Misschien raakte het je hoe bereid
die ander was om van mening te
veranderen, om te leren van wat jij
te zeggen had. Hoe iemand stevig in
zijn eigen overtuigingen kon staan en
die kon verdedigen met een nederige
houding en een vleugje humor—
waardoor er een sfeer ontstond van
wederzijds respect. Het ging er niet
om dat de ander geen mening had of
zomaar jouw standpunt zou
overnemen. Maar hij toonde achting
voor jou, liet zien dat je belangrijk
voor hem was—zelfs als hij je van
niets anders had overtuigd.



Deze houding kan je geinspireerd
hebben, niet alleen om je eigen
opvattingen scherper te formuleren,
maar ook om ze te toetsen aan die
van anderen. Door gehoord te
worden, voelde je je misschien
aangespoord om op jouw beurt
aandachtig naar anderen te
luisteren. Want echte dialoog werkt
aanstekelijk.

Misschien ging het gesprek over iets
onbeduidends, zoals de populariteit
van een bepaalde tv-serie. Jij was een
grote fan, maar de ander wist op een
tactvolle manier duidelijk te maken
dat hij het niet met je eens was—
zonder dat je je beledigd voelde.
Misschien was het onderwerp
serieuzer, zoals politiek of economie.
Er zijn talloze manieren om de
samenleving te organiseren, en het
ontwikkelen en bevorderen van wat
we de 'wereldse' sfeer zouden
kunnen noemen, is een teken van
gezonde menselijke volwassenheid.



Maar nog waardevoller is het
vermogen om te luisteren en te leren
van andermans standpunten.

Soms overstijgt een gesprek het
tijdelijke en gaat het over diepere,
fundamentele zaken—religieuze of
ethische kwesties. In zulke
gesprekken staat er een objectieve
waarheid op het spel. En toch wist de
persoon met wie je sprak vreedzaam
van mening te verschillen, zonder
jouw perspectief te negeren.

Wat het onderwerp ook was, deze
persoon heeft je iets essentieels laten
zien: jij bent belangrijk, jij bent
waardevol, jij bent geliefd. “We zijn
geen toevallig, betekenisloos product
van de evolutie. Ieder van ons is de
vrucht van een gedachte van God.
Ieder van ons is gewild, ieder van
ons is geliefd, ieder van ons is
nodig.”[1]

Dat ieder mens uit liefde geschapen
is, is de eerste waarheid om te



omarmen en met anderen te delen.
Over deze prachtige realiteit van
menselijke waardigheid staat in de
pastorale constitutie Gaudium et Spes
het volgende: “Want hij [de mens]
bestaat alleen, doordat hij door God
uit liefde is geschapen en door Hem
altijd uit liefde in stand wordt
gehouden; en zijn leven is alleen dan
volledig volgens de waarheid,
wanneer hij die liefde in vrijheid
erkent en zich aan zijn Schepper
toevertrouwt.”[2]

Dialoog: samen op weg naar de
waarheid

Echte dialoog ontstaat wanneer twee
mensen met elkaar in gesprek gaan
met een gezamenlijke zoektocht naar
waarheid. Ieder brengt zijn eigen
perspectief en ervaring mee, en zelfs
als beide sterke overtuigingen
hebben, bouwt dialoog geen muren—
integendeel. Ware dialoog wordt
gekenmerkt door openheid naar de



ander en het verlangen om van hem
of haar te leren. Dit komt voort uit
het besef dat echte dialoog niet draait
om het verdedigen van onze mening
of het overtuigen van anderen, maar
om samen dichter bij de waarheid te
komen.

Zoals paus Franciscus zei op
Wereldcommunicatiedag: “We
moeten onze verschillen oplossen
door dialoogvormen die ons in
begrip en wederzijds respect doen
groeien. Een cultuur van ontmoeting
vereist dat we niet alleen bereid zijn
te geven, maar ook om te
ontvangen.”[3] Dit betekent dat we
open moeten staan voor elk inzicht
dat de ander biedt—of het nu onze
kennis verrijkt of een blinde vlek in
onze houding onthult. “En juist door
te proberen anderen te begrijpen,
hun standpunten te doorgronden,
ontdekken we ware inzichten waar
we geen rekening mee hadden
gehouden, worden onze voorstellen



verfijnd en worden we uiteindelijk
beter begrepen door anderen. Als het
communicatiewerk daarentegen de
vragen of twijfels van anderen
negeert, krijgt monoloog de
overhand op dialoog.”[4]

Opmerkelijk genoeg begint het eerste
gebod, zowel in de Joodse wet als in
Jezus’ onderricht aan christenen, met
een gebiedende oproep die
voorafgaat aan het gebod zelf:
«Luister, Israél» (Deut 6, 4; Marc 12,
29). Liefde voor God en liefde voor
anderen vereisen allereerst dat we
onze oren openen—dat we aandacht
hebben voor het woord van God én
voor de behoeften van de mensen
om ons heen.

Als waarheid ons belangrijkste
motief is om de dialoog aan te gaan,
mogen we nooit een van de grootste
waarheden uit het oog verliezen:
Gods liefde voor de persoon met wie
we spreken. Hoezeer we ook hopen



iemand te overtuigen van een
bepaalde waarheid, dat mag nooit
ten koste gaan van de diepere
waarheid over hun waardigheid als
mens. Wat het gespreksonderwerp
ook is, ons respect voor anderen mag
niet afhangen van de mate waarin ze
het met ons eens zijn.

De manier waarop we anderen
behandelen zegt vaak meer dan welk
argument dan ook. Ons handelen zou
hun persoonlijke waardigheid als
kinderen van God moeten
onderstrepen. “Mensen moeten
gerespecteerd worden met religieuze
toewijding. We moeten elkaar
behandelen met dat gevoel van
eerbiedig ontzag dat we voelen
wanneer we in de aanwezigheid zijn
van het heilige, want dat is wat wij
mensen zijn: wezens geschapen naar
het beeld van God.”[5]

De verantwoordelijkheid om vrij te
zijn



Deze fundamentele waarheid over
menselijke waardigheid vormt de
basis van vrijheid—vrijheid van
mening en meningsuiting, maar ook
godsdienstvrijheid en
gewetensvrijheid. Omdat ieder mens
als een uniek wezen is geschapen,
met een eigen wil en
verantwoordelijkheid, kunnen we
het met elkaar oneens zijn over wat
we als waarheid beschouwen. De
diversiteit aan opvattingen en
perspectieven onderstreept juist de
transcendente natuur van de mens—
wij worden niet uitsluitend gedreven
door instincten of basisimpulsen,
maar door een diepere, vrije keuze.

“Als je echt de grote waarde van de
vrijheid begrepen hebt en met heel je
hart houdt van deze goddelijke gave
voor de ziel, dan heb je ook het
pluralisme lief dat de vrijheid met
zich meebrengt.”[6] Diversiteit moet
dan ook verwelkomd worden, voor
zover ze een uitdrukking is van



vrijheid—want vrijheid zelf is een
goed dat bemind en beschermd moet
worden.

Paradoxaal genoeg is deze vrijheid,
die voortkomt uit onze menselijke
waardigheid, niet vrijblijvend. Ze is
bedoeld om bewust te worden
gebruikt, want we zijn “begaafd met
verstand en vrije wil en daarom
dragers van persoonlijke
verantwoordelijkheid.”[7] We
hebben niet alleen het vermogen,
maar ook de plicht om standpunten
in te nemen over de vele kwesties die
onze samenleving beinvloeden.
“Kwesties die God aan de vrije
meningsvorming van de mensen
heeft overgelaten [...] Dit betreft dan
beslissingen ten aanzien van de
verschillende filosofische,
economische en politieke
opvattingen, ten aanzien van
artistieke of culturele stromingen en
verder met betrekking tot problemen
binnen het beroeps- en sociale leven,



enz.”[8] In dergelijke zaken
moedigde de heilige Jozefmaria
katholieken altijd aan om hun
vrijheid te verdedigen: “De
persoonlijke vrijheid die de leken
hebben om in het licht van de door
het leergezag verkondigde principes
concrete beslissingen te nemen van
theoretische of praktische aard, die
het meest recht doen aan hun
persoonlijke overtuigingen en
mogelijkheden.”[9]

Deze vrijheid is een universeel recht,
maar komt op een bijzondere manier
toe aan leken, wier verschillende
persoonlijke roepingen samenkomen
in één missie: de wereld van
binnenuit heiligen. Als gewone
christenen spreekt God tot ons door
de omstandigheden en relaties van
het dagelijks leven. We delen deze
waarheid met anderen—via onze
gesprekken, vriendschappen en werk
—waardoor Christus een centrale



plaats krijgt in alle menselijke
activiteiten.

Toch kunnen veel seculiere
bezigheden op verschillende, even
geldige manieren worden
uitgevoerd, zolang ze verenighaar
zijn met de waarheid. “Christenen
moeten de legitieme veelheid en
verscheidenheid van wereldlijke
meningen erkennen.”[10] Of, zoals
de heilige Jozefmaria het treffend
verwoordde: “Er is geen dogma in
tijdelijke dingen.”[11]

Waar God ons ook heeft geplaatst, we
kunnen er zeker van zijn dat er
goede mensen zijn—Kkatholiek of niet
—die verschillende, maar even
legitieme oplossingen en
perspectieven aandragen om het
algemeen welzijn te bevorderen. Dit
betekent echter niet dat we de ideeén
van anderen kritiekloos moeten
overnemen, of erger nog, helemaal
geen standpunt moeten innemen.



Dat zou een verwaarlozing zijn van
onze eigen vrijheid en een gemiste
kans om bij te dragen aan de
samenleving. Sterker nog, als wij niet
deelnemen aan het debat met
waarheidsgetrouwe standpunten,
krijgen onjuiste ideeén vrij spel en
zullen zij nog luider klinken. “Wij,
kinderen van God, burgers zoals
anderen, moeten onbevreesd
deelnemen aan alle activiteiten en
eerbare organisaties van mensen,
zodat Christus daarin aanwezig kan
zijn. Onze Heer zal ons ter
verantwoording roepen als ieder van
ons uit luiheid of gemakzucht niet
vrijwillig de menselijke daden en
beslissingen ter harte neemt
waarvan het heden en de toekomst
van de samenleving afthangen.”[12]
Vrijheid brengt
verantwoordelijkheid met zich mee.
We zijn geroepen om actief deel te
nemen aan de gesprekken en
debatten in de wereld om ons heen,



om onze standpunten in te nemen en
uit te dragen—net als ieder ander.

Vrijheid en dwaling

Vrijheid speelt een fundamentele rol
in elke dialoog tussen mensen, zelfs
wanneer de waarheid op het spel
staat. We hebben het voorrecht vrije
en intelligente wezens te zijn, maar
tegelijkertijd de beperking van een
onvolmaakte intelligentie. Dit
betekent dat wanneer we worden
geconfronteerd met complexe of
veranderlijke kwesties—onderhevig
aan tijd, plaats of menselijke
gevoeligheid—er onvermijdelijk een
breed scala aan meningen ontstaat.

Vrijheid stelt ons in staat te geloven
dat vanille-ijs lekkerder is dan
chocolade-ijs, of dat een democratie
te verkiezen is boven een monarchie.
Maar dezelfde vrijheid kan er ook toe
leiden dat iemand iets omarmt dat
objectief onjuist is—zoals de
overtuiging dat wraak



gerechtvaardigd is, of zelfs dat God
niet bestaat. Vrijheid kan dus zowel
een instrument van waarheid als van
dwaling zijn, omdat we dit kostbare
geschenk ook verkeerd kunnen
gebruiken.

Wanneer meningsverschillen
ontstaan over wat waar is, zijn ze
niet alleen een uitdrukking van
vrijheid, maar vaak ook een
weerspiegeling van menselijke
beperkingen—en soms zelfs van
zonde. Het is vrijheid die we
liefhebben, niet het verschil omwille
van het verschil. Maar moeten we
vrijheid verdedigen, zelfs als we
weten dat ze tot dwaling of zonde
kan leiden? In feite heeft God zelf
onze vrijheid zo hoog gewaardeerd
dat Hij ons zelfs vrij laat wanneer we
moedwillig in dwaling volharden.

Het is belangrijk te beseffen dat de
essentie van vrijheid niet ligt in de
mogelijkheid om fouten te maken.



Soms voelen we de neiging om het
tegenovergestelde te doen van wat
we weten dat juist is, simpelweg om
onze onafhankelijkheid te
bevestigen. Maar ware vrijheid is
juist de vrijheid die de waarheid
vindt en ernaar handelt. Wanneer
we die waarheid negeren, raken we
verstrikt in gehechtheden die ons
belemmeren om helder te zien,
bewuste keuzes te maken en het
goede na te streven.

Daarom betekent het liefhebben en
verdedigen van ieders vrijheid—zelfs
de vrijheid om in een dwaling te
volharden—niet dat we de dwaling
zelf goedkeuren of verdedigen.
Moreel relativisme doet alsof
waarheid niet bestaat, alsof onze
overtuigingen er niet werkelijk toe
doen en alle opvattingen
gelijkwaardig zijn. Het zou
verleidelijk kunnen zijn om te
denken dat een liefdevolle houding
tegenover verschillen betekent dat



we onverschillig moeten zijn, dat we
eenvoudigweg kunnen zeggen: ‘Jij
hebt jouw waarheid, ik heb de
mijne.” Maar ware naastenliefde is
nooit onverschillig. Barmhartigheid
zoekt altijd het welzijn van de ander.
Ze erkent dat respect de enige weg is
naar de waarheid en dat het
uiteindelijke doel is om samen te
genieten van de vrijheid die
voortkomt uit de kennis en liefde van
God.

Omdat anderen belangrijk voor ons
zijn, willen we zelf steeds dichter bij
de waarheid komen en wensen we
hetzelfde voor hen. We weten
immers dat de waarheid hen nog
vrijer zal maken (vgl. Joh. 8,32).
Daarom, zonder de vrijheid van
anderen te ontkennen, zijn we bereid
alles te doen wat in onze macht ligt
om hen te helpen, terwijl we onszelf
ook openstellen om van hen te leren.
Zoals de Kerk leert: “Men moet
echter de waarheid zoeken op de



wijze, die eigen is aan de
waardigheid van de menselijke
persoon en aan haar sociale natuur,
namelijk door een vrij onderzoek,
door middel van onderricht of
vorming, van uitwisseling van ideeén
en dialoog, waardoor men aan elkaar
de waarheid uiteenzet, die men heeft
gevonden of meent te hebben
gevonden, om zo elkaar te helpen bij
het zoeken naar de waarheid. Is men
eenmaal tot de kennis van de
waarheid gekomen, dan moet men
deze standvastig aanvaarden met
een persoonlijke instemming.”[13]
Onze zoektocht naar de waarheid is
een diep persoonlijke keuze,
geworteld in onze menselijke
waardigheid en vrijheid. Maar we
zijn hierin niet alleen: we hebben
elkaar nodig—de dialoog, onze
onderlinge verbondenheid en de
vrije begeleiding van anderen helpen
ons om de waarheid steeds helderder
te zien en te omarmen.



Kinderen van God

Naar aanleiding van Jezus’ woorden:
“De waarheid zal u vrij maken.” (Joh.
8,32) zei Jozefmaria: “Wat is die
waarheid die ons hele leven lang
begin- en eindpunt van de weg der
vrijheid aangeeft? Ik zal het (...) in
het kort uiteenzetten. Wij zijn
voortgekomen uit de handen van
God, wij zijn door de Heilige Drie-
eenheid uitverkozen, wij zijn de
kinderen van die verheven Vader.
(...) Vergeet het niet: wie niet weet
dat hij of zij een kind van God is, kent
zijn meest innerlijke waarheid niet

(...).”[14]

Dit is onze diepste identiteit—een
waarheid die verder reikt dan welke
overtuiging of mening dan ook. Onze
meningsverschillen worden relatief
in het licht van deze fundamentele
zekerheid, die ook geldt voor de
persoon met wie we in gesprek zijn.
Wanneer we deze waarheid in ons



leven laten doorklinken en
doorgeven, doen we dat in de geest
van Christus, zoals Hij ons heeft
geleerd.

Door op deze manier in dialoog te
treden, groeien we steeds meer in
verbondenheid met Christus, die—
omdat Hij God is—oneindig vrij was.
Niet omdat Hij tussen goed en kwaad
moest kiezen, maar omdat Hij het
goede volmaakt kende en ernaar
handelde. De engelen en heiligen
gingen ons voor op deze weg van
ware vrijheid, ieder met zijn eigen
karakter, smaak, talenten en roeping,
allen verenigd in hun liefde voor God
en de naaste.

Het is mogelijk dat je iemand hebt
ontmoet die weigerde naar je te
luisteren. Of deze persoon deed alsof
hij of zij luisterde, maar was in
werkelijkheid ongeduldig, wachtend
tot je eindelijk zou stoppen met



praten, zich voorbereidend als een
leeuw die op het punt staat elk van je
argumenten stuk voor stuk te
verscheuren. Misschien voelde je de
spanning toenemen, je hart begon
sneller te kloppen, en de druk in je
borstkas groeide. Je voelde de drang
om te schreeuwen en je standpunt te
verdedigen. De persoon met wie je in
gesprek was, was misschien agressief
of maakte het onderwerp
persoonlijk. Waarschijnlijk was het
laatste wat je wilde doen begrip
tonen. Maar ware naastenliefde
vereist begrip, zelfs in de meest
uitdagende omstandigheden, want
dit begrip is een getuigenis van Gods
liefde voor de ander.

Als je voelt dat dit buiten je bereik
ligt, dan heb je gelijk. Zoals Jezus
zegt: “Als gij bemint wie u beminnen,
wat voor recht op dank hebt ge dan?
Ook de zondaars beminnen wie hen
liethebben. Als gij weldoet aan wie u
weldaden bewijzen, wat voor recht



op dank hebt ge dan? Dat doen de
zondaars ook.” (Luc 6, 32-33). Het is
vanzelfsprekend om in dialoog te
gaan met degenen die denken zoals
wij, en om te luisteren naar degenen
die naar ons luisteren. Maar begrip
hebben, vooral wanneer dat moeilijk
is, is soms een bovennatuurlijke
daad. Het is een teken dat God in ons,
Zijn instrumenten, werkt en Zijn
tederheid en genegenheid tot
uitdrukking brengt. “Want Hij is
immers ook goed voor de
ondankbaren en slechten.” (Luc 6,
35). Door anderen te behandelen
naar hun waardigheid als kinderen
van God, worden wij zelf “zoon van
de Allerhoogste” (Luc 6, 35).

[1] Benedictus XVI, homilie bij de mis
ter gelegenheid van het begin van
het Petrusambt, 24 april 2005.



[2] Tweede Vaticaans Concilie,
pastorale constitutie Gaudium et spes,
nr. 19.

[3] Boodschap paus Franciscus ter
gelegenheid van de 48ste
Wereldcommunicatiedag, 1 juni
2014.

[4] Fernando Ocariz, Afsluitende
toespraak op het XI congres voor
Kerkelijke Communicatiebureaus, 19
april 2018.

[5] Conferentie van Katholieke
Bisschoppen van de Verenigde
Staten, Economische rechtvaardigheid
voor iedereen, 1986, nr. 28.

[6] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr.98.

[7] Tweede Vaticaans Concilie,
verklaring over de
godsdienstvrijheid Dignitatis
Humanae, nr. 2.



[8] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr.12.

[9] Ibid.

[10] Tweede Vaticaans Concilie,
pastorale constitutie Gaudium et spes,
nr. 75.

[11] Heilige Jozefmaria, "De rijkdom
van het geloof", ABC, Madrid, 2
november 1969.

[12] Ibid.

[13] Tweede Vaticaans Concilie,
verklaring over de
godsdienstvrijheid Dignitatis
Humanae, nr. 3.

[14]

Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 26

Stacey Hope-Bailie




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/ga-en-doe-hetzelfde-iv-geroepen-
om-te-luisteren/ (17-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iv-geroepen-om-te-luisteren/
https://opusdei.org/nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iv-geroepen-om-te-luisteren/
https://opusdei.org/nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iv-geroepen-om-te-luisteren/

	Ga en doe hetzelfde (IV): Geroepen om te luisteren

