
opusdei.org

Doorgeven geloof
begint met taal,
liefde en
vriendschap

De communicatie tussen
christelijke instellingen is te
vergelijken met de
communicatie tussen personen.
Een voordracht van prof.dr.
Jutta Burggraf.

11-7-2009

Van 23 - 25 februari 2009 vond aan
de Universiteit van Navarra in
Pamplona een internationale



bijeenkomst plaats voor
communicatieafdelingen van
instellingen van o.a. universiteiten
en ziekenhuizen, die hun bron van
inspiratie vinden in het onderricht
van de heilige Jozefmaria Escrivá.

Prof.dr. Jutta Burggraf, hoogleraar
dogmatische theologie, sprak over
geloofsoverdracht. Als voorwaarden
om, zowel op instellingsniveau als
persoonlijk niveau, te kunnen
communiceren over het geloof
noemt zij: Kennis van de huidige
samenleving, het kennen van de
gesprekspartner en zelfkennis.

INHOUD

Inleiding

1. De leefwereld van vandaag

1.1 Het postmoderne tijdperk

1.2 Onze houding tegenover de
huidige veranderingen



2. De persoonlijkheid van degene die
spreekt

2.1 Zijn en schijnen

2.2 Christelijke identiteit en
authenticiteit

2.3 Sereniteit

2.4 Liefde en vertrouwen

3. Over het geloof spreken

3.1 Een gemeenschappelijke
zoektocht

3.2 Van allen leren

3.3 De behoeften en verlangens van
de mensen serieus nemen

3.4 Naar de kern van de zaak gaan

3.5 Duidelijke en eenvoudige taal

3.6 Een existentiële taal
Slotopmerking Referenties



INLEIDING

We zullen beginnen met na te
denken over een scène die Nietzsche
ons meer dan honderd jaar geleden
heeft voorgehouden. In zijn boek De
dichtkunst liet deze filosoof een gek
uitroepen: ”Ik zoek God! Ik zoek God!
….Waar is God gebleven?... Ik zal het
jullie zeggen… God is dood! En wij
hebben Hem gedood! …. Het heiligste
en machtigste dat de wereld tot nu
toe bezat hebben wij met onze
messen laten doodbloeden”… Op dit
punt zweeg de gek en keek weer
naar zijn gehoor: ook dat zweeg en
keek hem perplex aan. Tenslotte
gooide hij zijn lamp op de grond,
zodat die kapot en uit ging. “Ik kom
te vroeg – zei hij vervolgens –, mijn
tijd is nog niet gekomen. Dit
ontzaglijke feit moet nog gebeuren
en heeft de oren van de mensen nog
niet bereikt”. (1)



Nu, een eeuw later, kunnen we
vaststellen dat dit ontzaglijke feit de
oren van een groot deel van onze
tijdgenoten, voor wie God niets meer
is dan een leeg woord, wel heeft
bereikt. Men spreekt van een huidig
religieus analfabetisme, van een
onwetendheid zelfs van de meest
elementaire begrippen van het
geloof. (2)

Sommigen hebben zich afgevraagd of
een kind dat het woord ’bedankt’ niet
kent, dankbaar kan zijn: want de taal
is niet alleen een uiting van wat men
denkt, maar legt ook de gedachte
vast. In ieder geval bepaalt de taal
diepgaand mijn gedachten. Dat
kunnen we in de verschillende talen
merken. Chinees of Frans spreken
wil niet gewoon zeggen dat het ene
woord voor het andere gebruikt
wordt, maar dat men andere mentale
schema’s heeft en de wereld volgens
de omstandigheden van het
respectieve land begrijpt. Sommige



stammen in Siberië bijvoorbeeld
hebben veel verschillende woorden
voor ‘“sneeuw’ (al naar gelang die
wit of grauw is, hard of zacht, vers of
oud), terwijl de Arabische volken
over een groot aantal woorden voor
’paard’ beschikken. Als men dat
beseft, kan men begrijpen dat Karel
V heeft gezegd: “Zo veel talen als ik
spreek, zo veel mensen ben ik”.

Met betrekking tot de godsdienst
kunnen we daaruit concluderen: als
ik in een geseculariseerde wereld
leef en de taal van het geloof niet
ken, is het menselijkerwijze
onmogelijk christen te worden.

1. DE LEEFWERELD VAN VANDAAG

Als wij over het geloof willen
spreken, moeten we de wereld
waarin wij ons bewegen goed
kennen. We moeten het hart van de
hedendaagse mens kennen – met zijn
twijfels en verwarringen –, ons eigen



hart, met zijn twijfels en
verwarringen.

1.1 Het postmoderne tijdperk

Wij hebben doorgaans veel afgoden,
bijvoorbeeld onze gezondheid, de
verheerlijking van het lichaam, de
schoonheid, het succes, het geld of de
sport; al deze dingen krijgen soms
het kenmerk van een nieuwe
godsdienst. Chesterton heeft gezegd:
“Als men ophoudt in God te geloven,
dan kan men in niets meer geloven,
en het ernstigste probleem is dat
men dan in alles kan geloven”.

En het lijkt inderdaad wel alsof alles
gemakkelijker te geloven is dan een
christelijke waarheid. Mijn
leerlingen van de rechten- of
scheikundefaculteit bijvoorbeeld
spreken volkomen te goeder trouw
over de reïncarnatie van Christus (die
2000 jaar geleden plaats heeft
gevonden): het woord “reïncarnatie
is hun blijkbaar veel vertrouwder



dan het woord menswording. Hier
merken we de invloed van het
boeddhisme en hindoeïsme in de
Westerse wereld. Waarom hebben
deze zo’n sterke aantrekkingskracht?
Het lijkt erop dat men naar het
exotische verlangt, het liberale,
zoiets als een godsdienst a la carte.
Men zoekt niet de waarheid, maar
dat wat begerenswaardig is, wat mij
bevalt en me goed uitkomt: een
beetje van Boeddha, een beetje van 
Shiva, een beetje van Jezus van
Nazareth.

In vroeger tijden werd het leven
beschouwd als vooruitgang.
Tegenwoordig echter wordt het als
toerisme beschouwd: er is geen
continuïteit, maar juist gebrek
daaraan. We gaan zonder vaste
richting door het leven. Het motto
van een motorrijder drukt dit heel
goed uit: “Ik weet niet waar ik heen
ga, maar ik wil er snel komen.” In de
literatuur spreekt men van de



’moderne duisternis’, van de ’huidige
chaos’.

“De moderne mens is een zigeuner”,
heeft men terecht gezegd. Hij heeft
geen vast thuis: misschien heeft hij
een huis voor zijn lichaam, maar niet
voor zijn ziel. Het ontbreekt aan
oriëntatie, er heerst onzekerheid en
ook veel eenzaamheid. Zo is het niet
te verwonderen dat men het geluk in
het directe genot wil vinden, of
misschien in het applaus. Als iemand
niet bemind wordt, wil hij tenminste
geroemd worden.

Misschien zijn wij allemaal wel
eraan gewend geraakt niet na te
denken: tenminste niet iets tot het
einde toe te doordenken. Dit is wat
men noemt het zwakke denken. We
leven in een tijd waarin we steeds
volmaaktere middelen hebben, maar
de doeleinden zijn volstrekt gek.

Tegelijkertijd kunnen we een ware
“honger naar verinnerlijking”



ontdekken, zowel in de literatuur als
in de kunst, in de muziek en
eveneens in de filmwereld. Steeds
meer mensen zoeken een ervaring
van stilte of beschouwing;
tegelijkertijd zijn ze teleurgesteld in
het christendom dat in veel milieus
de naam heeft niet méér te zijn dan
een onbuigzame bureaucratische
instelling, met voorschriften en
straffen.

Anderen ontvluchten de Kerk uit
tegengestelde beweegredenen: de
christelijke verkondiging lijkt hun te
oppervlakkig, heel light, zonder
fundament en zonder strikte eisen.
Zij zoeken niet het liberale, maar
juist het tegendeel: zij zoeken het
zekere. Ze willen dat iemand hun
met absolute zekerheid zegt wat de
weg is naar ons heil en dat die ander
voor hun denkt en beslist: hier
hebben we de ruime markt van de
sekten. (3)



We leven in multiculturele
maatschappijen, waarin men
tegelijkertijd de meest tegengestelde
verschijnselen kan waarnemen.
Sommigen trachten alles wat ons
gebeurt in één woord samen te
vatten: postmodernisme. Het woord
geeft aan dat het om een situatie van
verandering gaat: het is een tijd die
ná het modernisme komt en vóór een
nieuw tijdperk dat we nog niet
kennen. (De aanhangers van New
Age hebben zich deze naam
toegeëigend: volgens hen zouden we
ons al in dit nieuwe tijdperk
bevinden, maar – volgens mijn
opvatting – is dat een vergissing: zij
zijn gewoon postmodern.)

Het postmodernisme is een beperkt
tijdperk dat de mislukking van het
modernisme aangeeft. Men kan die
tijd vergelijken met de na oorlogstijd
– de moeilijke tijd na een oorlog – die
de voorbereiding op iets nieuws is.
En deze tijd kan ook in verband



gebracht worden met de tijd na een
operatie, waarin iemand herstelt van
een ingreep voordat hij zijn normale
bezigheden weer opneemt.

Het lijkt er echt op dat wij in een
wisseling van tijdperken leven: we
gaan een nieuwe etappe van de
mensheid binnen. En de
nieuwigheden vereisen een nieuwe
manier van spreken en handelen.

1.2 Onze houding tegenover de
huidige veranderingen

Hoe kunnen wij in deze verwarring
het beste over het geloof spreken? Op
de eerste plaats kunnen ons een paar
overwegingen van Romano Guardini
helpen die niets van hun actualiteit
verloren hebben. In zijn Brieven
vanuit het Comomeer spreekt deze
grote christelijke schrijver over zijn
bezorgdheid over de moderne
wereld. Hij heeft het bijvoorbeeld
over het kunstmatige van ons leven,
hij schrijft over de manipulatie waar



we dagelijks aan blootgesteld zijn, hij
behandelt het verlies van de
traditionele waarden en van het
schelle licht van de psychoanalyse
… . Nadat hij in acht lange brieven
een werkelijk wanhopig panorama
heeft laten zien, verandert hij aan
het eind van het boek plotseling van
houding. In de negende en laatste
brief zegt hij vol uit ja tegen deze
wereld waarin hij nou eenmaal leeft
en hij legt de verbaasde lezer uit dat
dit precies is wat God ieder van ons
vraagt. De verandering van cultuur
die wij meemaken mag de christenen
niet alleen maar perplex maken. (4)
Het mag niet zo zijn dat we overal
bezorgde en uitgeputte mensen zien
die naar vroegere tijden
terugverlangen. Want het is God zelf
die in de veranderingen werkzaam
is. Wij moeten bereid zijn naar Hem
te luisteren en ons door Hem te laten
vormen. (5)



Wie invloed wil uitoefenen op het
heden moet van de wereld waarin hij
leeft houden. Hij mag niet met
heimwee en berusting naar het
verleden kijken, maar moet een
positieve houding tegenover het
concrete historische moment
aannemen: hij zou opgewassen
moeten zijn tegen de nieuwe
gebeurtenissen, waardoor zijn
vreugde en zorgen worden bepaald
en heel zijn manier van leven
beïnvloed. “In heel de geschiedenis
van de wereld is er maar één
belangrijk moment, dat van het nu”,
zegt Bonhoeffer. “Wie het heden
ontvlucht, ontvlucht het uur van
God”. (6)

Vandaag de dag vatten de mensen de
verschillende gebeurtenissen in de
wereld op een andere manier op dan
de vorige generaties, en ze reageren
ook gevoelsmatig op een andere
manier. Daarom is het zo belangrijk
dat wij weten te luisteren. (7) Een



goede theoloog leest zowel de Schrift
als de krant, een tijdschrift of
internet; hij laat zien dat hij
verwantschap met en sympathie
voor onze wereld voelt. (8) En hij
weet dat hij God op een veel
levendiger manier kan vinden in de
geest en het hart van de mensen om
hem heen dan in theorieën en
reflecties.

De mentaliteitsveranderingen
nodigen ertoe uit de eigen
geloofsovertuiging op een andere
manier dan voorheen uiteen te
zetten. (9) Wat dit betreft zegt een
schrijver: “Ik ben niet bereid mijn
(basis)ideeën te wijzigen, hoezeer de
tijden ook veranderen. Maar ik ben
bereid alle uiterlijke formuleringen
aan mijn tijdperk aan te passen, puur
uit liefde voor mijn ideeën en mijn
broeders, want als ik een dode taal
spreek of een achterhaald standpunt
inneem, ben ik mijn ideeën aan het



begraven en zal ik door niemand
begrepen worden”. (10)

2. DE PERSOONLIJKHEID VAN
DEGENE DIE SPREEKT

Om over God te spreken is het niet
alleen nodig rekening te houden met
het milieu waarin we ons bewegen.
Nog doorslaggevender is de
persoonlijkheid van degene die
spreekt: want bij het spreken delen
we niet slechts iets mee; wij drukken
op de eerste plaats onszelf uit. De
taal is een ‘spiegel van onze geest’.
(11)

Er bestaat ook een niet-verbale taal,
die onze woorden vervangt of
begeleidt. Het is het klimaat dat wij
om ons heen scheppen, gewoonlijk
door middel van heel kleine dingen,
zoals bijvoorbeeld een hartelijke
glimlach of een waarderende blik.
Wanneer de sporenelementen in het
menselijk lichaam, al zijn ze
minimaal, ontbreken, kan iemand



ernstig ziek worden en sterven. Op
een analoge manier kunnen we
spreken van de ‘sporenelementen’ in
een bepaald milieu: het zijn die
moeilijk aan te tonen en nog minder
opeisbare details die maken dat de
ander zich op zijn gemak voelt, dat
hij zich bemind en gewaardeerd
weet.

2.1 Zijn en schijnen

Het is goed sommige van de
theorieën over communicatie (die
trouwens waarheden als een koe
uitdrukken) serieus te nemen. Deze
theorieën herinneren ons eraan dat
iemand meer meedeelt door wat hij
is dan door wat hij zegt. Sommigen
beweren zelfs dat 80 of 90 procent
van onze communicatie op een niet-
verbale manier plaatsvindt.

Bovendien geven we slechts een
klein deel van de informatie op een
bewuste manier door en de rest op
een onbewuste: door middel van



onze blik en gelaatsuitdrukking, door
middel van onze handen en gebaren,
onze stem en heel onze lichaamstaal.
Het lichaam geeft onze innerlijke
wereld te kennen, vertaalt onze
emoties en verlangens, onze dromen
en teleurstellingen, onze
edelmoedigheid en angst, haat en
wanhoop, liefde, smeekbeden,
berusting en triomf; en het kan een
ander maar moeilijk voor de gek
houden. De heilige Augustinus
spreekt van een ’natuurlijke
universele taal’. (12)

Evenzeer vangen de anderen de
boodschap slechts gedeeltelijk op een
bewuste manier op en merken ze een
heleboel dingen onbewust. Ik zal
nooit een situatie vergeten waarin ik
deze waarheid op een heel duidelijke
manier heb bemerkt. Toen ik in een
instelling voor zieke en eenzame
mensen werkte, kwam op een dag
iemand van de leiding de kamer van
een zieke binnen en sprak heel



beminnelijk met hem, met aardige
attenties van allerlei soort. Maar
toen hij de kamer uit was gegaan,
bekende de zieke mij dat hij deze
leidinggevende heel antipathiek
vond. Waarom? Om redenen die met
mijn werk te maken hadden was ik
erachter gekomen dat de bezoeker de
zieke in werkelijkheid minachtte. Hij
wilde dat verbergen, maar onbewust
drukte hij het uit. En zoals te vrezen
was merkte de zieke dat heel goed.

Dat wil zeggen dat het niet voldoende
is te glimlachen en beminnelijk te
lijken. Als wij het hart van de
anderen willen raken, moeten wij
eerst ons eigen hart veranderen. De
belangrijkste mededeling wordt
louter en alleen door het aanwezig
zijn van een rijp en liefdevolle
persoon gedaan. In het oude China
en in India was de meest
gewaardeerde mens degene die
bijzonder goede geestelijke
kwaliteiten bezat. Hij gaf niet slechts



kennis door, maar een diep
menselijke houding. Degenen die met
hem in contact kwamen, verlangden
te veranderen en te groeien –en
verloren hun angst om anders te zijn.

Juist tegenwoordig is het heel
belangrijk te ervaren dat het geloof
heel menselijk en menselijkmakend
is; het geloof schept een klimaat
waarin iedereen zich op zijn gemak
voelt en op een beminnelijke manier
opgeroepen om het beste van
zichzelf te geven. Deze waarheid
komt tot uiting in het leven van veel
grote personages, vanaf de apostel
Johannes tot moeder Theresa van
Calcutta.

2.2 Christelijke identiteit en
authenticiteit

Om doeltreffend over God te kunnen
spreken is een duidelijke christelijke
identiteit nodig. Misschien lijkt onze
taal soms zo kleurloos omdat wij nog
niet voldoende overtuigd zijn van de



schoonheid van het geloof en van de
grote schat die wij bezitten, en laten
we ons gemakkelijk door onze
omgeving ondersneeuwen.

Maar het licht is er eerder dan de
duisternis, en onze God is de eeuwig
Nieuwe. Het is niet de ‘hoge
ouderdom’ van het oorspronkelijke
christendom wat het de mensen
moeilijk maakt, maar het
zogenaamde verburgerlijkte
christendom. “Maar dit
verburgerlijkte christendom is niet
het christendom – merkt Congar op –.
Het is alleen maar de manier waarop
het christendom in de
verburgerlijkte maatschappij wordt
beleefd”. (13) Dit feit maakt het ons
mogelijk een zeker optimisme en
hoop te hebben wanneer wij over
God spreken.

Een christen hoeft niet volmaakt te
zijn, maar wel authentiek. De
anderen merken of iemand



overtuigd is van de inhoud van zijn
woorden of niet. De zelfde woorden –
bijvoorbeeld: God is Liefde – kunnen
triviaal of buitengewoon zijn, al naar
gelang de vorm waarin ze gezegd
worden. “Deze vorm hangt af van de
diepte in het wezen van een mens,
waar die woorden uit voortkomen
zonder dat de wil iets kan doen. En
door een wonderbaarlijke
overeenstemming tussen spreker en
luisteraar bereiken ze dezelfde
diepte in degene die luistert”. (14) Als
iemand spreekt vanuit de vreugde
God in het diepst van zijn hart te
hebben ontmoet, kan het gebeuren
dat hij de anderen door de kracht
van zijn woord ontroert. Het is niet
nodig dat hij een briljante redenaar
is. Hij spreekt eenvoudig met het
gezag van iemand die beleeft – of
tracht te beleven – wat hij zegt; hij
deelt iets mee vanuit het centrum
zelf van zijn bestaan, zonder
gezochte zinnen of saaie recepten.



De mens neemt als het ware door
osmose houdingen en gedragingen
over van degenen om hem heen. Zo
kan ieder christelijk gedrag ertoe
uitnodigen zich voor God open te
stellen, of het nu wel of niet
uitdrukkelijk betrekking heeft op het
geloof. Maar het kan de anderen ook
aanstoot geven, zodat de woorden
hun kracht verliezen. Edith Stein
vertelt dat ze haar Joodse geloof
verloor toen ze als kind besefte dat
haar oudere broers en zusjes bij de
viering van het Paasfeest alleen maar
‘toneel speelden’ en niet geloofden
wat ze zeiden.

2.3 Sereniteit

Een christen is niet op de eerste
plaats een vrome persoon, maar een
gelukkige persoon, aangezien hij de
zin van zijn bestaan heeft gevonden.
Juist daardoor is hij in staat de
anderen de liefde voor het leven



door te geven, die even aanstekelijk
is als de angst (ervoor).

Het gaat gewoonlijk niet om een
luidruchtig geluk, maar om een
serene rust, de vrucht van het
aanvaard hebben van het verdriet en
de zogenaamde klappen van het
leven. We moeten de anderen –
zonder onze eigen moeilijkheden te
verbergen – ervan overtuigen dat
geen enkele ervaring in het leven
nutteloos is. We kunnen altijd leren
en rijper worden – ook wanneer wij
van de weg afraken, wanneer wij
verdwalen in de woestijn, of door
een onweer overvallen worden.
Gertrud von Le Fort zegt dat niet
alleen de zonnige dag, maar ook de
donkere nacht zijn wonderen kent.
“Er zijn bepaalde bloemen die alleen
in de woestijn bloeien; sterren die
alleen te zien zijn waar geen mensen
meer zijn. Er bestaan ervaringen van
de liefde van God die we alleen
beleven als we ons helemaal in de



steek gelaten voelen, bijna aan de
rand van de wanhoop staan”. (15)

Hoe kan iemand die zich nooit door
droefheid verpletterd heeft gevoeld,
anderen begrijpen en troosten? Er
zijn mensen die, na veel te hebben
geleden, heel begripvol zijn
geworden, hartelijk, openstaand voor
anderen en gevoelig voor hun
verdriet. In één woord, ze hebben
geleerd te beminnen.

2.4 Liefde en vertrouwen

De liefde haalt het beste dat er in de
mens is naar boven. De grote idealen
ontwaken in een klimaat van
aanvaarding en genegenheid. Voor
een kind is het bijvoorbeeld
belangrijker op te groeien in een
omgeving waar echte liefde heerst,
zonder uitdrukkelijk de godsdienst
erbij te halen, dan in een klimaat van
een louter formele vroomheid,
zonder liefde. Als de liefde ontbreekt,
ontbreekt de basisvoorwaarde voor



een gezonde ontwikkeling. IJzer dat
koud is, kan men niet smeden; maar
als het verhit wordt, kan het zachtjes
in vorm gebracht worden.

De kinderen zouden via hun ouders
de liefde van God moeten ontdekken.
(16) Wat nodig is, is de ’taal van de
daden’; men moet de eigen taal 
beleven. Niet de uitleg en de
catechismuslessen zijn
doorslaggevend; die komen later wel.
Eerder, veel eerder moet de grond
voorbereid worden om het zaad te
kunnen ontvangen.

Ieder kind doet in de eerste jaren van
zijn leven een basisontdekking, die
van levensbelang zal zijn voor zijn
karakter: of “ik ben belangrijk, ze
begrijpen mij en houden van mij”, of
“ik ben te veel, ik stoor”. Iedereen
moet op de een of andere manier
de(ze) ervaring bemind te worden
opdoen, die Jesaja ons meedeelt:
“kostbaar zijt gij in mijn ogen, zó



waardevol: Ik heb u lief… In mijn
handpalm heb Ik u geschreven”. (17)

Als deze ervaring ontbreekt, kan het
gebeuren dat iemand nooit in staat is
duurzame relaties te onderhouden,
noch serieus te werken. En bovenal
zal het voor zo iemand moeilijk zijn
echt in de liefde van God te geloven:
geloven dat God een Vader is die
begrijpt en vergeeft en die
rechtvaardige eisen stelt die goed
zijn voor Zijn kind. (18) “De
geschiedenis van elke mens die zich
in de verkeerde richting ontwikkelt
vertelt dat een ooit prachtig,
waardevol, bijzonder kind met veel
kwaliteiten het gevoel van zijn
eigenwaarde is verloren”. (19) Dit
kan later moeilijk rechtgetrokken
worden door lessen over de liefde
van God te geven. Iemand heeft
terecht gezegd: “Wat je doet maakt
zoveel lawaai, dat ik niet hoor wat je
zegt”.



Veel mensen hebben een basis van
vertrouwen niet kunnen
ontwikkelen. En omdat ze geen
vertrouwen kennen, lopen ze
voortdurend rond met een
‘aangeboren angst’. Ze willen niets
van God weten; ze worden bang en
krijgen zelfs een afschuw van het
christendom. Want God is voor hun
alleen maar een strenge Rechter, die
straft en veroordeelt, zelfs met
willekeur. Ze hebben niet ontdekt dat
God Liefde is, een Liefde die zich aan
ons overlevert en die meer
geïnteresseerd is in ons geluk dan wij
dat zelf zijn.

Daarom is het zo belangrijk in de
mogelijkheden van de anderen te
geloven en ze dat te doen begrijpen.
Soms is het indrukwekkend te zien
hoe iemand kan veranderen als men
hem vertrouwen schenkt; hoe
iemand verandert als men met hem
omgaat volgens de ideale opvatting
die men van hem heeft. Er zijn veel



mensen die met hun discrete en
zwijgende bewondering anderen
weten aan te moedigen om betere
mensen te worden. Ze geven hun de
zekerheid dat er veel goeds en moois
in hun steekt, wat ze met geduld en
volharding helpen ontwikkelen en
bevorderen.

Wanneer iemand merkt dat hij
bemind wordt, krijgt hij een
vreugdevol vertrouwen in de ander:
hij begint zijn innerlijke wereld te
openen. Het doorgeven van het
geloof begint – op alle niveaus – met
een niet-verbale taal. Het is de taal
van de liefde, van het begrip en van
de echte vriendschap.

3. OVER HET GELOOF SPREKEN

Wanneer ik de andere persoon goed
ken, ken ik ook zijn ervaringen, zijn
wonden en wensdromen. En – als
deze kennis van twee kanten komt –
weet de ander hoe mijn leven is, wat
me doet lijden en wat me hoop geeft.



De vriendschap kan nooit van één
kant komen. In een klimaat waarin
beiden elkaar goed kennen is het
makkelijker over alles te praten, ook
over het geloof.

3.1 Een gemeenschappelijke
zoektocht

Er zijn mensen die een sterke
christelijke identiteit hebben en
desondanks toch niemand kunnen
overtuigen. Wanneer iemand te veel
zekerheid laat merken wordt hij
tegenwoordig in beginsel niet
geaccepteerd. Men verwerpt de
‘grote verhalen’ en eveneens de
‘verkondigers van de hoogste
waarheid’, omdat wij duidelijker dan
ooit weten dat niemand alles kan
weten. Men spreekt over een
pastoraal van onderaf, niet van
boven opgelegd, niet vanaf een
leerstoel, vanwaar men de ‘arme
onwetenden’ wil onderrichten. Deze
manier van handelen is niet meer



doeltreffend en was het misschien
ook nooit.

Ik moet nu denken aan wat men over
paus Johannes Paulus II vertelt. Het
gebeurde tijdens het Tweede
Vaticaans Concilie. In een van de
plenaire zittingen van het concilie
vroeg de toen jonge bisschop Wojtyla
het woord en oefende onverwacht
een scherpe kritiek uit op het
ontwerp van een van de
belangrijkste documenten dat was
voorgesteld. Hij maakte duidelijk dat
het voor niets anders diende dan om
in de prullenmand gegooid te
worden. Zijn redenen waren de
volgende: “In de voorgelegde tekst 
onderwijst de Kerk de wereld. Zij
stelt zich om zo te zeggen boven de
wereld, in de overtuiging dat zij de
waarheid bezit en zij eist van de
wereld dat deze haar gehoorzaamt.”
Maar deze houding kan een grote
arrogantie uitdrukken. “De Kerk
moet de wereld niet onderrichten



vanuit een autoritaire positie, maar
ze moet samen met de wereld de
waarheid en de authentieke
oplossingen voor de grote problemen
van het menselijk leven zoeken.” (20)
De manier om het geloof uiteen te
zetten mag nooit een obstakel voor
de anderen worden.

3.2 Van allen leren

Wat in onze dagen het
aantrekkelijkst is, is niet de
zekerheid, maar de oprechtheid: we
moeten de anderen onze eigen
redenen vertellen die ons overtuigen
te geloven, en over onze twijfels en
vragen praten. (21) Kortom, het gaat
erom, zich aan de zijde van de ander
te scharen en de waarheid samen
met hem te zoeken. Natuurlijk kan ik
hem veel geven als ik geloof heb;
maar de anderen kunnen mij ook
veel leren.

Thomas van Aquino zegt dat ieder
mens, hoe verkeerd zijn



overtuigingen ook zijn, op de een of
andere manier deelheeft aan de
waarheid: het goede kan bestaan
zonder met het kwaad vermengd te
zijn; maar het kwaad bestaat niet
zonder dat het met het goede
vermengd is. (22) Daarom moeten
wij niet alleen de waarheid
doorgeven die wij – met de
goddelijke genade – hebben
verworven, maar zijn we ook
geroepen er voortdurend dieper in
door te dringen en haar daar te
zoeken waar ze te vinden is, dat wil
zeggen: overal. Het is bijvoorbeeld
heel verrijkend met Joden of moslims
te praten; er gaan altijd nieuwe
horizonten voor ons open. En de
waarheid, het maakt niet uit wie
haar verkondigt, kan alleen van God
komen. (23)

Aangezien wij christenen niet ten
volle alle rijkdommen van ons eigen
geloof beseffen, kunnen (en moeten)
wij, met de hulp van de anderen,



steeds dieper gaan. De waarheid
bezit men nooit ten volle. In laatste
instantie is zij niet iets, maar iemand,
is ze Christus. Het is geen leer die wij
bezitten, maar een Persoon door wie
wij ons laten bezitten. Het is een
proces zonder einde, een
voortdurende verovering.

3.3 De behoeften en verlangens van
de mensen serieus nemen

We kunnen ons afvragen: waarom is
deze ideologie voor zo veel mensen
zo aantrekkelijk? Gewoonlijk laat een
ideologie de diepste verlangens en
behoeften van onze tijdgenoten zien
(die onze eigen verlangens en
behoeften zijn). De
reïncarnatietheorie bijvoorbeeld legt
de hoop op een ander leven bloot; de
transcendentale meditatie leert hoe
iemand zich voor het uit- en
inwendige lawaai kan afsluiten; en
de groepen van skinheads of
hanenkammen, evenals die van de 



punkers in de jaren 80 (en 90), de 
gothics van de jaren 90 (en van het
jaar 2000) en de rappers van
tegenwoordig bieden een solidariteit
– een gevoel van erbij horen – die
veel jongeren in hun familie niet
vinden.

Het geloof biedt echter veel diepere
en meer opbeurende antwoorden.
Het zegt ons dat alle mensen – en in
het bijzonder de christenen –
broeders van elkaar zijn, geroepen
om onze levensweg gezamenlijk af te
leggen. Wij zijn nooit alleen. Als we
in het gebed met God spreken – wat
we op elk moment van de dag
kunnen doen – verwijderen wij ons
niet van de anderen, maar verenigen
wij ons met Degene die in deze
wereld het meest van ons houdt en
die voor ons allen een eeuwig leven
vol geluk heeft bereid.

Als het ons lukt, het goddelijk
mysterie met de sleutel van de liefde



uit te leggen, zal het makkelijker zijn
de belangstelling van de moderne
mens te wekken. Er zijn
noemenswaardige pogingen in deze
zin gedaan. (24) De God van de
christenen is de God van de Liefde,
omdat Hij niet alleen Een is, maar
tegelijk Drie-enig. Omdat beminnen
bestaat in een relatie met een jij – in
geven en ontvangen – kan een God
’alleen’ (één enkele persoon) geen
liefde zijn. Van wie zou hij kunnen
houden vanaf alle eeuwigheid? Een
solitaire God, die zichzelf kent en
bemint, kan eigenlijk alleen als een
heel angstwekkend wezen worden
beschouwd.

De drie-ene God is werkelijk de God
van de Liefde. Binnen Zijn wezen
ontdekken wij een leven van zelfgave
en wederzijdse overgave. De Vader
geeft heel Zijn liefde aan de Zoon; Hij
is de Grote Minnaar genoemd. De
Zoon ontvangt deze liefde en geeft
hem aan de Vader terug; Hij is



degene die nooit nee zegt tegen de
Liefde. De Geest is de Liefde zelf
tussen die twee; Hij is de 
medebeminde, volgens Hugo de San
Victor: Hij laat zien dat het om een
open liefde gaat, waarbinnen een
ander past, waarbinnen ook wij
passen. (25)

“In de wereld leven wil zeggen: door
God bemind worden”, zegt Gabriël
Marcel. Daarom kan een gelovige
zich beschermd en veilig weten. Hij
kan ervaren dat zijn diepste
verlangens vervuld worden.

3.4 Naar de kern van de zaak gaan

Als wij over het geloof spreken, is het
belangrijk naar de kern van de zaak
te gaan: de grote liefde van God voor
ons, het indrukwekkende leven van
Christus, het mysterieuze handelen
van de Geest in onze geest en in ons
hart… Wij moeten alles vermijden
wat degenen doen die het
christendom willen ontkrachten: het



geloof reduceren tot de moraal, en de
moraal tot het zesde gebod. In ieder
geval is het belangrijk, heel duidelijk
te maken dat de Kerk ja zegt tegen de
liefde. En om de liefde veilig te
stellen, zegt ze nee tegen de
misvormingen van de seksualiteit.

Benedictus XVI heeft tot deze zelfde
manier van handelen besloten. Na de
Werelddag van de gezinnen in
Valencia gaf hij een interview met
Radio Vaticaan, waarin ze hem
vroegen: “Heilige Vader, u hebt
helemaal niet over abortus, noch
over euthanasie, noch over het
homohuwelijk gesproken. Was dat
uw opzet?” En de Paus antwoordde:
“Natuurlijk … Als men zo weinig tijd
heeft, kan men niet onmiddellijk met
het negatieve beginnen. Men moet
eerst weten wat wij willen zeggen,
nietwaar? En het christendom… is
niet een opeenhoping van verboden,
maar een positieve optie. Het is heel
belangrijk dat men dat weer gaat



zien, aangezien dit besef
tegenwoordig bijna helemaal
verdwenen is. Men heeft veel
gesproken over wat niet geoorloofd
is, en nu moeten wij zeggen: wij
hebben juist een positieve opvatting
voor te houden…Het is vooral van
belang, de nadruk te leggen op wat
wij willen”. (26)

3.5 Duidelijke en eenvoudige taal

Toen ik in Keulen studeerde, moest ik
een keer een lang en moeilijk
werkstuk maken voor een werkgroep
van de universiteit. Voordat ik het
aan de professor gaf, liet ik het een
oudere medestudent zien die het
belangstellend las en me daarna een
vriendschappelijke raad gaf die ik
nooit ben vergeten: “Het is goed – zei
hij mij –, maar als je een goed cijfer
wilt krijgen, moet je hetzelfde op een
veel ingewikkeldere manier zeggen”.

Zo zijn wij. Soms verwarren wij het
ingewikkelde met het intelligente, en



vergeten we dat God – de hoogste
Waarheid – tegelijk de hoogste
eenvoud is. De taal van het geloof
spreekt op een eenvoudige manier
over onuitsprekelijke
werkelijkheden. “Ik wil liever vijf
woorden spreken in verstaanbare
taal om anderen te onderrichten dan
duizend in een onbegrijpelijke taal”,
zegt Sint Paulus. (27)

Men kan beelden gebruiken om onze
geest het mysterie van de
Allerheiligste Drie-eenheid een beetje
te doen benaderen. Een van de meest
gewone beelden is dat van de zon,
van haar licht en warmte; of ook de
bron, de rivier en de zee, een
vergelijking waar de Griekse
kerkvaders erg van hielden. (28) Men
kan ook anekdotes zoeken, citaten uit
de literatuur of scènes uit films. In de
tijd van het Tweede Vaticaans
Concilie werden de experts in de
theologie opgeroepen een
toegankelijke taal te gebruiken:



“Ieder levenloos en dor taalgebruik,
het ontleden in onderdelen vol
abstracte beweringen, moet
nagelaten worden om een levendige
en concrete taal te gebruiken, zoals
in de Bijbel en bij de oude
kerkvaders. Men moet ophouden met
overbodige, bijkomstige discussies en
het uit louter nieuwsgierigheid
problemen zoeken… Het heeft iets
honends en respectloos als men tot
iemand een cryptische, moeilijk te
begrijpen toespraak houdt. Het is
respectloos zowel jegens de
waarheid als jegens de persoon die
het recht heeft te begrijpen.” (29)

Wie niet begrijpt wat iemand anders
aan het zeggen is, kan zijn twijfels
niet uiten, kan het niet in vrijheid
zelfstandig onderzoeken. Hij is van
de ander afhankelijk en kan
gemakkelijk door deze worden
gemanipuleerd.

3.6 Een existentiële taal



Ook de ander heefthet recht de hele
waarheid te kennen. Als wij een deel
van het geloof weglaten, scheppen
we een sfeer van verwarring en
helpen we hem niet echt. Daniélou
zegt dat duidelijk: “De basisconditie
voor een oprechte dialoog met een
niet-christen is hem te zeggen: ik heb
de plicht jou te zeggen dat jij op een
dag tegenover de Drie-eenheid zult
staan”. (30)

We moeten de anderen het geloof zo
duidelijk en compleet mogelijk
uitleggen. (31) Van de andere kant
winnen we daarmee in elke
menselijke relatie aan oprechtheid:
wij willen onze eigen identiteit te
kennen geven, dat wil in ons geval
zeggen: de christelijke identiteit. De
ander wil weten wie ik ben. Als wij
niet zorgvuldig over alle aspecten
van het geloof praten, zullen de
anderen ons niet kunnen
aanvaarden zoals we echt zijn en zo
zal onze relatie iedere keer



oppervlakkiger worden,
teleurstellender, totdat ze vroeg of
laat kapot zal gaan.

Maar wij willen niet alleen het
project van ons eigen leven te
kennen geven. Wij verlangen ook de
anderen aan te moedigen zich door
de lichtende figuur van Christus te
laten bekoren en overwinnen.

Hier wordt het existentiële en
dynamische karakter van de taal
over het geloof duidelijk, die de
anderen uitnodigt beetje bij beetje in
het christelijke leven door te dringen,
dat dialoog en intimiteit is,
beantwoording aan de Liefde en
tegelijkertijd een groot avontuur, het
avontuur van het geloof.

SLOTOPMERKING

In God geloven betekent onderweg
zijn met Christus – te midden van
veldslagen die wij moeten leveren –
naar het huis van de Vader. (32)



Maar daarvoor zijn onze
inspanningen van weinig nut, en
minder nog onze preken. Onze taal is
heel beperkt. Het geloof is een gave
van God en de ontwikkeling ervan
eveneens. Wij kunnen de anderen
uitnodigen het geloof, samen met
ons, nederig van de hemel af te
smeken.

Ons doel van het spreken over God
bestaat erin alle mensen ertoe te
brengen te spreken met God. Zelfs
Nietzsche, die het christendom
gedurende vele tientallen jaren heeft
bestreden, heeft aan het eind van
zijn leven een indrukwekkend
gedicht gemaakt: Aan de onbekende
God, dat als een echt gebed
beschouwd kan worden: (33)

“Keer tot mij terug,

met al uw martelaren!

Keer tot mij terug,



tot de meest eenzame mens!

Mijn tranen lopen in stromen

naar U,

en ontsteken in mij

het vuur van mijn hart

voor U.

O, mijn onbekende God, keer terug!

Mijn smart, mijn laatste lot, mijn
geluk!”

Jutta Burggraf, 2009

REFERENTIES

1. F. NIETZSCHE, La gaya ciencia
(1887), Palma de Mallorca 1984, nr.
255.

2. Vgl. Las estadísticas publicadas por
J. FLYNN, Analfabetismo religioso, en
“Zenit” (Agencia Internacional de
Información de Roma), 3-V-2007.



3. Vgl. M. GUERRA, Historia de las
religiones, Pamplona 1980, vol. 3.

4. Vgl. TWEEDE VATICAANS
CONCILIE, pastorale constitutie 
Gaudium et Spes (=GS), nr. 4.

5. R. GUARDINI, Cartas del lago de
Como, San Sebastián 1957.

6. D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.

7. Vgl. Y. CONGAR, Situación y tareas
de la teología de hoy, Salamanca
1970: “Si la Iglesia quiere acercarse a
los verdaderos problemas del mundo
actual..., debe abrir un nuevo
capítulo de epistemología teológico-
pastoral. En vez de partir solamente
del dato de la revelación y de la
tradición, como ha hecho
generalmente la teología clásica,
habrá que partir de hechos y
problemas recibidos del mundo y de
la historia. Lo cual es mucho menos



cómodo; pero no podemos seguir
repitiendo lo antiguo, partiendo de
ideas y problemas del siglo XIII o del
siglo XIV. Tenemos que partir de las
ideas y los problemas de hoy, como
de un dato nuevo, que es preciso
ciertamente esclarecer mediante el 
dato evangélico de siempre, pero sin
poder aprovecharnos de
elaboraciones ya adquiridas en la
tranquilidad de una tradición
segura.” pp.89s.

8. Het Concilie verandert de gewone
manier van theologische reflectie en
begint de wereld van nu met zijn
onevenwichtigheden, angsten en
hoop te beschouwen; het stelt zich
open voor de tekens van de tijd. “In
de dynamiek van zijn geloof,
waardoor het gelooft dat het wordt
geleid door de Geest van de Heer die
de gehele aarde vervult, spant het
volk van God zich in om in de
gebeurtenissen, eisen en verlangens
waarin het samen met de overige



mensen van onze generatie deelt te
onderkennen wat daarin werkelijke
tekenen zijn van de aanwezigheid
van God of van Zijn plannen”. GS, 11
en 44; vgl. 4-10. Vgl. JOHANNES XXIII,
Bul Humanae salutis (25-12-1961),
waardoor de Paus het Tweede
Vaticaanse Concilie bijeen heeft
geroepen. IDEM, Encycliek Pacem in
terris (11-4-1963), 39.

9. Vgl. TWEEDE VATICAANS
CONCILIE, Decreet Unitatis
redintegratio, 6.

10. J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p.42.

11. Vgl. E. SCHOCKENHOFF, Zur Lüge
verdammt, Freiburg 2000, p.73.

12. HEILIGE AUGUSTINUS, 
Belijdenissen I, 8. Tegelijkertijd
worden onze gevoelens afhankelijk
van de cultuur anders uitgedrukt. De
expressieve waarde van een gebaar,



een blik of een glimlach begrijpen,
geeft aan dat men zich binnen een
bepaalde cultuur beweegt.

13. J. DANIÉLOU, El misterio de la
historia. Un ensayo teológico, San
Sebastián 1963, pp.39s.

14. S. WEIL, Gravity and Grace, New
York 1952, pag. 117.

15. GERTRUD VON LE FORT, Unser
Weg durch die Nacht, en Die Krone
der Frau, Zürich 1950, pp .90 y ss.

16. Vgl. JOHANNES PAULUS II, apost.
Exhortatie Familiaris consortio, 14 en
36.

17 Jes. 43, 4; 49, 16.

18. In deze lijn is deels het
verschijnsel van de radicale
feministische theologie te verklaren.
Waarom zijn er zoveel mensen die
niet meer willen spreken van “God
de Vader”? Er zijn er niet weinig



voor wie het onmogelijk is zich tot
God te richten als tot een “Vader”,
omdat ze onaangename ervaringen
met hun eigen vader hebben
opgedaan.

19. Vgl. J. BRADSHAW, Das Kind in
uns, München 1992, p.66.

20. M. MALINSKI; A. BUJAK, Juan
Pablo II: historia de un hombre,
Barcelona 1982, p.106. En ciertas
situaciones, sin embargo, la Iglesia
debe enseñar con autoridad, pero sin
“autoritarismo”, es decir, con
autoridad y humildad.

21. Men spreekt ook van een
“verhalende theologie” die door
middel van de gebeurtenissen en
concrete feiten het handelen van de
Geest in de wereld tracht te
ontdekken. Sommige schrijvers
vertellen hun eigen leven (Vgl. J.
SUDBRACK, Gottes Geist ist konkret.
Spiritualität im christlichen Kontext,
Würzburg 1999, pp.3-31); andere



ontlenen voorbeelden aan de
literatuur of de geschiedenis om te
laten zien hoe God in alle
gebeurtenissen handelt (Vgl. V.
CODINA, Creo en el Espíritu Santo.
Pneumatología narrativa, cit., pp.
11-27 y pp.179-185). De vertellende
pneumatologie verandert soms in
hagiografie. Het feit dat sommige
grote heiligen zich door het lezen
van de levens van andere heiligen
hebben bekeerd is veelzeggend. Zo
heeft Edith Stein bijvoorbeeld het
geloof ontdekt door de
“Autobiografie” van Theresa van
Avila te lezen. Hans Urs von
Balthasar en René Laurentin zijn,
onder andere schrijvers, begonnen
met een theologie die uitgaat van de
heiligen die een heel concrete
boodschap hebben voor hun
tijdgenoten en de latere generaties
(Vgl. H.U. VON BALTHASAR, Thérèse
de Lisieux. Geschichte einer Sendung,
Köln 1950. R. LAURENTIN, Vie de



Bernadette, Paris 1978. IDEM, Vie de
Catherine Labouré, Paris 1980).

22. “Bonum potest inveniri sine
malo; sed malum non potest inveniri
sine bono”. HEILIGE THOMAS VAN
AQUINO, Summa theologiae I-IIae q.
109, a.1, ad 1.

23. “Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est”. Ibid.
Vgl. IDEM, De veritate, q. 1, a.8.

24. Vgl. BENEDICTUS XVI, Encycliek 
Deus caritas est (25-12-2005).

25. Vgl. HEILIGE AUGUSTINUS, “He
aquí que son tres: el Amante, el
Amado y el Amor.” De Trinitate, VIII,
10,14: PL 42, 960.

26. Vgl. BENEDICTUS XVI, interview
voor Radio Vaticaan en vier Duitse
tv-zenders naar aanleiding van zijn
a.s. reis naar Duitsland,
Castelgandolfo 5-8-2006.



27. Vgl. 1 Cor 14, 19.

28. Het gaat duidelijk om heel
onvolmaakte beelden die iedere keer
meer verklaringen vereisen.

29. G. PHILIPS, Deux tendances dans
la théologie contemporaine, in Nouv.
Rev. Théol (1963/3), pag. 236.

30. J. DANIÉLOU, Mitos paganos,
misterio cristiano, Andorra 1967, p.
123.

31 Het moment zal komen waarop
men –met zorgvuldigheid– sommige
“technische” termen –zoals persoon,
relatie of natuur– kan gaan
gebruiken. Deze zijn altijd bij de
formulering van de grote dogma’s
gebruikt. De theologie heeft –zoals
iedere wetenschap– een heel
precieze terminologie waar we geen
afstand van mogen doen. Veel
woorden in de dogmatische
formuleringen komen uit de filosofie;
na een lange geschiedenis van



discussies tussen het geloof en de
filosofie zijn ze de specifieke
uitdrukking geworden van wat het
geloof over zichzelf kan zeggen.
Daarom zijn deze woorden niet
alleen de taal van het platonisme,
aristotelisme of van welke andere
filosofie dan ook, maar behoren ze
bij de taal die eigen is aan het geloof.
Natuurlijk staat de openbaring boven
alle culturen. Maar bij het doorgeven
van de Blijde Boodschap van
Christus, geeft men ook iets van de
cultuur door.

32. Vgl. Phil. 3, 20.

33. Vgl. F. NIETZSCHE, in F.
WÜRZBACH (uitg.), Das Vermächtnis
Friedrich Nietzsches, Salzburg –
Leipzig 1940.

prof.dr. Jutta Burggraf



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/doorgeven-geloof-begint-met-
taal-liefde-en-vriendschap/ (19-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/doorgeven-geloof-begint-met-taal-liefde-en-vriendschap/
https://opusdei.org/nl/article/doorgeven-geloof-begint-met-taal-liefde-en-vriendschap/
https://opusdei.org/nl/article/doorgeven-geloof-begint-met-taal-liefde-en-vriendschap/

	Doorgeven geloof begint met taal, liefde en vriendschap

