
opusdei.org

De zaligsprekingen
(II): verrijkt worden
door het beleven van
de armoede

Het tweede hoofdartikel over
de zaligsprekingen, dat vooral
gericht is tot jongeren, gaat in
op de raad van de Heer: "Zalig
de armen van geest, want aan
hen behoort het Rijk der
hemelen.”

31-8-2020

Het moet een indrukwekkend zicht
vanuit de top van de berg zijn



geweest: honderden mensen waren
naar Galilea gekomen om deze
nieuwe profeet te ontmoeten
waarover zoveel gesproken werd en
die, zo leek het, wonderlijke dingen
predikte. De Heer zag hen geleidelijk
de heuvel opklimmen en toen het
eindelijk stil werd, sprak Hij met
krachtige stem: "Zalig de armen van
geest, want aan hen behoort het Rijk
der hemelen.”[1]

De armen? Onder zijn gehoor waren
veel armen. Ze waren gekomen
omdat ze armoe leden en zij beseften
hoe weinig benijdenswaardig hun
situatie was. Gods wens is het dat
mensen voldoende te eten hebben,
een veilige plek hebben om te wonen
en beschikken over
basisvoorzieningen. De Heer laat
hier echter zien dat er een vorm van
armoede bestaat die het waard is
gezocht te worden.



De ‘armoede van de geest’ lijkt een
noodzakelijke voorwaarde voor de
verwerkelijking van de andere
zaligheden. Het is dan ook geen
toeval dat de Heer de armoede van
geest aan het begin van zijn bergrede
zet, zodat ze kan dienen als een
stevige basis voor de opbouw van
een groots en mooi leven. Maar wat
betekent het precies om arm van
geest te zijn?

God kan alleen maar schenken

Bij een andere gelegenheid liep Jezus
door een stad, terwijl iedereen bij
Hem wilde komen. De apostelen
baanden voor Hem een weg door de
menigte, die naar buiten was
gekomen, om de beroemde rabbijn te
ontmoeten. Onder die
enthousiastelingen bevond zich een
vrouw die met al haar kracht
trachtte de Heer te bereiken. De
menigte duwde haar alle kanten op.
Zoals we weten, was ze zwak en ziek,



doordat ze reeds jaren leed aan
bloedvloeiingen en al haar geld had
uitgegeven aan artsen die haar niet
hadden kunnen genezen. Ziek en
zonder geld ziet zij in Jezus haar
laatste hoop.

Waarschijnlijk had die vrouw,
voordat ze de Heer gezien had, haar
ziekte in Gods handen gelegd. Het
leek wel een gebedsverhoring dat de
Messias die dag door haar stad liep.
Ze was ervan overtuigd dat Hij de
oplossing zou brengen, die ze zo
graag wenste. Door op God te
vertrouwen (een uitgebreide
redevoering had zij niet nodig),
slaagde zij erin om de genezende
kracht aan de Meester te onttrekken
en zij genas van haar kwalen.

Deze vrouw beleefde op
voorbeeldige wijze de armoede van
geest, omdat ze volledig in de Heer
geloofde. Ze was arm en ze wist dat
ze niets meer te geven had. Alles wat



zij nodig had, moest haar geschonken
worden. Wie arm is van geest is net
als zij degene die God volledig
vertrouwt, omdat hij inziet dat God
alleen maar kan schenken. En als wij
denken dat God iets van ons
wegneemt, dan is dat om ruimte te
maken, zodat Hij ons nóg meer kan
schenken. Zou deze vrouw met
evenveel kracht hebben gestreden
om God aan te raken, als ze niet in al
het andere het vertrouwen had
verloren? Ik denk het niet. Het is
daarom de moeite waard om, als de
armoede zich aandient, of als wij het
zelf nastreven, alles te willen
verliezen om te winnen wat echt de
moeite waard is, dat wil zeggen om
arm te worden zodat God ons rijk
maakt. Daarom is de volgende vraag:
waar moet ik van afzien om arm te
zijn?

Minder is meer



Er wordt gezegd dat keizer Heraclius
in de 7de eeuw oorlog voerde tegen de
Perzen, om het kruis van de Heer op
te halen, dat zijn vijanden uit
Jeruzalem hadden gestolen en in een
paleis in de buurt van Bagdad
bewaakten. In 630, na vijftien jaar
strijd, slaagde het Byzantijnse leger
erin het kruis te terug te winnen,
waarna de keizer triomfantelijk naar
de Heilige Stad terugkeerde, aan het
hoofd van zijn troepen.

Heraclius wilde zelf het kruis dragen
toen hij Jeruzalem binnenkwam,
maar terwijl hij het relikwie oppakte,
werd het erg zwaar. Tot de
verrassing van zijn soldaten kreeg de
keizer, die in duizend veldslagen had
gevochten, het niet voor elkaar om,
gezeten op zijn paard, een stuk hout
te dragen. In verlegenheid gebracht,
stapte hij af om het te voet te dragen,
maar zelfs toen kwam hij niet
vooruit. Om al zijn krachten op het
kruis te concentreren, ontdeed hij



zich beetje bij beetje van andere
lasten: zijn kroon, zijn koninklijke
mantel, zijn borstschild, zijn zwaard
en zijn schild... Uiteindelijk, toen hij
alleen nog zijn onderkleed droeg,
lukte het hem het kruis op te tillen.
Het was toen – ontbloot van alle
keizerlijke decoraties - dat het beeld
van de keizer de herinnering opriep
aan Christus die, zes eeuwen eerder,
het kruis door diezelfde straten had
gedragen.

Zoals het Heraclius overkwam, zal
armoede ook ons in staat stellen om
op Jezus te lijken en in zijn
voetsporen te treden. Geld of
bezittingen kunnen daarentegen een
groot obstakel vormen, omdat ze
Gods ruimte innemen en de ziel
rusteloos maken. Niet het bezitten
van goederen is slecht, maar het
overdreven belang dat we eraan
hechten en ons humeur dat er van
afhangt.



We hoeven onszelf maar te
onderzoeken, om te beseffen dat we
sluipenderwijs steeds nieuwe
behoeften scheppen: we moeten de
volgende aflevering van onze
favoriete serie kijken; we zetten
altijd muziek op als we allen zijn; we
moeten nieuwe kleding hebben,
merkkleding uiteraard; we moeten
de nieuwste smartphone hebben, we
moeten om de haverklap de koelkast
plunderen, we moeten social media
bijhouden... En als dit niet lukt,
worden we rusteloos, omdat we ons
geluk ontlenen aan de vervulling van
deze ‘essentiële’ behoeften.

Ook hebben we allemaal ervaren hoe
bevredigend het is om nieuwe
dingen te kopen. Een nieuw
videospel, een nieuw liedje of een
nieuw T-shirt kan een slechte dag
goed maken. Soms lijkt het alsof het
geld in onze zakken brandt. Uitgeven
is geen slechte zaak, maar we moeten
oppassen dat het niet het enige



redmiddel wordt om gelukkig te
kunnen blijven.

We moeten nog krachtiger in actie
komen als we pepmiddelen (lichte
drugs of alcohol) nodig hebben om
positieve emoties te voelen. Of we ze
nu voor de lol gebruiken of uit pure
nieuwsgierigheid, het is duidelijk een
zwaktebod van een geest, die
middelen nodig heeft om zich prettig
te voelen. Zo iemand ziet ervan af
zijn persoonlijke talenten in te zetten
om zich te ontwikkelen en plezier te
maken.

Soms is het een goede oefening om
afstand te nemen van een
ogenschijnlijk essentiële behoefte,
om de armoede te ervaren en niet
overdreven afhankelijk te zijn van
wat misschien te belangrijk is
geworden in ons leven. Sommigen
brengen dagelijks twee of drie
offertjes om de wil fit (een vrije en
snelle wil) te houden. Als we dat



proberen en het lukt ons niet, dan is
dat een teken dat we zo snel mogelijk
onze vrijheid moeten herwinnen.
Jozefmaria's advies zal altijd nuttig
blijven: "Niet vergeten: hij die het
minst nodig heeft, heeft het meest. -
Schep je geen behoeften.”[2]

"Verkoop alles wat je hebt, geef het
aan de armen, kom dan en volg
mij,"[3] dat is de voorwaarde die de
Heer heeft gesteld aan de rijke
jongeling die had gevraagd hem te
mogen volgen. Hij was een goed
mens - ‘hij leefde volgens de
geboden’, wat al veel is - maar hij
was niet vrij. Alles wat hij bezat,
hield hem als aan een ketting
vastgebonden en verhinderde hem
de beste kans te grijpen, die hij ooit
in zijn leven had gehad. Hij was niet
in staat om Jezus te zien en de
grootsheid van het gedane voorstel
op waarde te schatten. Als de
evangeliën ons over deze episode
vertellen, is dat omdat de Heer ons



hetzelfde aanbod doet... en we lopen
het risico hetzelfde antwoord te
geven.

Struisvogels, egels en maskers

Er is nog een andere armoede, die
misschien wel belangrijker is: de
innerlijke armoede, de nederigheid
van iemand die zichzelf goed kent en
weet dat hij - zonder God - heel
weinig waard is. De persoon die
daarentegen zeer zeker is van
zichzelf en van niemand hulp
aanneemt, is vergelijkbaar met veel
van de Schriftgeleerden en
Farizeeërs die Jezus moest trotseren.
Ze hadden overal een antwoord op,
vroegen hem nooit om hulp, stelden
geen vragen vanuit oprechte
interesse, noch erkenden de eigen
twijfels of zwaktes.

God kan alleen maar schenken,
zeiden we al eerder, maar we
moeten bereid zijn om te ontvangen.
Soms klampen wij ons vast aan onze



mening, zijn we koppig, willen we
niet toegeven of nederig erkennen
dat we het mis hebben. De Heer helpt
wie er voor open staat door Hem
verrast worden. Het is echter
verstandig om advies te vragen, te
luisteren en suggesties te
aanvaarden van degenen die ons
willen helpen. "Je moet er niet onder
lijden wanneer men je fouten ziet (...)
Voor de rest mogen ze gerust weten
wie je bent en je verachten. - Je moet
er niet over treuren dat je niets bent.
Op die manier ziet Jezus zich
genoodzaakt alles in je op te
bouwen,"[4] adviseerde de heilige
Jozefmaria. God Zelf zal ons helpen
als we de sacramenten naderen of
het Woord van God lezen, ook al
denken we dat dit niet is wat we op
dit moment in ons leven nodig
hebben.

Het verhaal gaat dat struisvogels hun
hoofd in de grond steken als ze
gevaar zien (dit klopt niet). Zoiets



kan ons overkomen als we voelen dat
iets in ons leven niet lukt,
bijvoorbeeld als we ons realiseren
dat we moeite hebben om vrienden
te maken of dat we onze passies niet
de baas zijn of vreselijk bang zijn om
te falen; uitgelachen of alleen gelaten
te worden... Wie niet arm is van
geest, ziet de waarheid liever niet
onder ogen en probeert het
probleem te verbergen of mooier te
maken dan het is. Hij weigert te zien
en sluit zich op in zichzelf (zoals een
egel die zich bij gevaar oprolt met de
stekels aan de buitenkant) door zich
stil te houden of de ander aan te
vallen (bijvoorbeeld door kritiek te
leveren) zodat zijn gebrek niet wordt
opgemerkt.

Wie zijn fouten niet onder ogen ziet,
moet een masker dragen om anderen
te laten geloven dat hij een
opgeruimd persoon is (zorgeloos,
altijd gelukkig, zelfverzekerd...). Op
de lange termijn wordt zijn leven een



theater, een voorstelling. Vroeg of
laat zal hij zich afvragen: wie ben ik
werkelijk, wat geloof ik, houden mijn
vrienden van mij of van het
personage dat ze denken dat ik ben?
"Heer", bad de heilige Jozefmaria,
"geef dat ik besluit door boete, het
trieste masker af te rukken, dat ik mij
door mijn zonden heb opgezet..."[5]

Wie niet nederig is, zal al snel
merken dat zijn leven een complex
doolhof is geworden. En de beste en
soms enige manier om uit doolhoven
te ontsnappen is door te vliegen:
laten we opstijgen tot God via ons
gebed en Hij zal ons helpen om
oprecht en nederig te zijn. Iemand
die arm van geest is, voelt zich niet
vernederd als hij zijn zwakheden
erkent en om hulp vraagt in de
sacramenten of aan een geestelijk
leidsman. Zo kunnen we ongeveinsd
door het leven gaan en ons ware
gelaat tonen, met vreugde en
optimisme.



"Wiens hart vrij en onthecht is van
de wereldse dingen," zei de Paus,
"wordt 'verwacht' in het Koninkrijk
der Hemelen.[6] Materiële armoede
en innerlijke armoede: alleen op
deze manier zullen we in staat zijn
om aandachtig te blijven luisteren
naar onze Heer - zonder andere
afleidingen of zorgen – samen met de
apostelen op de berg van Galilea.
Arm van geest, vrij van
consumptiedrang en trots, zullen we
ons onvoorwaardelijk kunnen
openstellen voor het geluk dat de
andere zaligheden ons beloven.

Vragen voor persoonlijk gebed

Kan ik sommige uitgaven
stoppen? Blijft het geld voor
korte tijd in mijn zak? Geef ik
aalmoezen voor zover ik kan?

• 



Waarin zoek ik mijn zekerheid?
In materiële zaken (kleding,
elektronica, dure plannen)? In
het beeld dat anderen van mij
hebben? Of in de omgang met
God en in ware vriendschap?
Maak ik mij veel zorgen om wat
anderen van mij denken?
Verleng ik de levensduur van de
dingen die ik gebruik (kleren,
telefoon...) of moet ik ze om de
paar jaar vervangen? Heb ik de
dingen die mijn vrienden
bezitten plotseling ook nodig?
Heb ik me voorgenomen om
elke dag twee of drie kleine
offers te brengen, die me
helpen niet afhankelijk te
worden van dingen die niet
essentieel zijn (bijv. gebruik van
mobiele telefoon, TV, lift...)?
Laat ik me kennen zoals ik ben?
Raak ik ontstemd, als ik een
opmerking krijg? Wanneer heb
ik voor het laatst excuses

• 

• 

• 

• 



aangeboden? Heb ik de goede
gewoonte om advies te vragen?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3.

[2] Heilige Jozefmaría, De Weg, nr.
630.

[3] Mt 19, 20.

[4] Heilige Jozefmaría, De Weg, nr.
596.

[5] Heilige Jozefmaría, De Kruisweg,
statie VI.

[6] Paus Franciscus, homilie, 1
november 2015.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/de-zaligsprekingen-ii-verrijkt-
worden-door-het-beleven-van-de-

armoede/ (21-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/de-zaligsprekingen-ii-verrijkt-worden-door-het-beleven-van-de-armoede/
https://opusdei.org/nl/article/de-zaligsprekingen-ii-verrijkt-worden-door-het-beleven-van-de-armoede/
https://opusdei.org/nl/article/de-zaligsprekingen-ii-verrijkt-worden-door-het-beleven-van-de-armoede/
https://opusdei.org/nl/article/de-zaligsprekingen-ii-verrijkt-worden-door-het-beleven-van-de-armoede/

	De zaligsprekingen (II): verrijkt worden door het beleven van de armoede

