
opusdei.org

De anderen zijn de
onzen (II)

“Om iemand geven is niet
alleen het helen van een
wondje, maar het kijken naar
de hele persoon, met het oog op
zijn of haar welzijn, zowel in
deze wereld als in de volgende”.
Dit is het tweede artikel over de
broederlijke vermaning.

31-1-2023

Zo kwam Hij bij de Samaritaanse stad
Sichar, die in de buurt ligt van het
stuk grond dat Jakob aan zijn zoon
Jozef had gegeven. (Joh 4:5). Die reis



en die ontmoeting in het bijzonder
waren door Jezus zorgvuldig
gepland. Hij wilde dat zijn eigen
dorst en die van de Samaritaanse
vrouw bij de bron bij elkaar
kwamen. Het is een tafereel dat
geschikt is voor een geschenk: alles
verwijst naar iets dat aangeboden
wordt: de natuur, de waterput, het
water. Maar Jezus is op zoek naar de
grootste gift: Hij wil de vreugde en de
vrede van een uit de eeuwigheid
uitverkoren ziel, hoewel deze zich de
laatste tijd misschien wat van Gods
hart heeft verwijderd.

Nabijheid is de manier waarop God
handelt

De Heilige Jozefmaria zei gewoonlijk
dat de liefde “meer dan uit het
‘geven’, bestaat uit het “begrijpen”[1];
uit het op je nemen van de
problemen en moeilijkheden van
anderen. Als we dat nastreven, zijn
mensen en hun moeilijkheden niet



vreemd voor ons, maar worden ze
deel van onszelf. Christus besteedde
geen aandacht aan de moeite die het
Hem kostte om de Samaritaanse
vrouw te ontmoeten. Iedereen die
verantwoordelijkheid voor een
andere persoon op zich neemt,
herkent het geschenk dat iedereen is,
die daarin het beeld van God ziet en
de oneindige liefde van onze Heer
voor iedere ziel. Iedere persoon is
een geschenk voor degenen die hem
nabij zijn – een ontdekking die de
eerste stap is om in staat te zijn
elkaar te helpen. Jezus herkent het
geschenk van het leven van de
Samaritaanse vrouw. Dat is waarom
Hij haar vraagt Hem te drinken te
geven. Hij is dorstig naar haar liefde.

Christus gaat op weg om anderen te
ontmoeten met de bedoeling ze van
nabij te vergezellen. Om dit punt te
benadrukken, wijst de paus op het
begin van Jezus’ openbare leven,
toen Hij ervoor koos om gedoopt te



worden als een van de anderen,
hoewel Hij dit niet nodig had. “Jezus
daalt af in de rivier om zich onder te
dompelen in onze manier van zijn.
Inderdaad, doopsel betekent
eigenlijk ‘onderdompeling’. Op de
eerste dag van zijn openbare leven
biedt Jezus ons dus zijn
‘programmatisch manifest’ aan. Hij
vertelt ons dat Hij ons niet redt van
bovenaf, met een soeverein besluit of
een krachtige daad, een decreet, nee:
Hij redt ons door ons te ontmoeten
en onze zonden op zich te nemen. Dit
is hoe God het wereldse kwaad
overwint: door zichzelf te
vernederen, door het voor zijn
rekening te nemen. Het is ook de
manier waarmee wij anderen
kunnen optillen: niet door te
oordelen, niet door te suggereren
wat ze moeten doen, maar door
dichtbij te komen, mee te voelen,
Gods liefde te delen. Nabijheid is
Gods manier van handelen met
ons.”[2]



De stichter van het Opus Dei zei dat
de “broederlijke vermaning een deel
is van Gods manier om naar ons te
kijken, van zijn liefhebbende
Voorzienigheid.”[3] Degene die
verantwoordelijkheid neemt voor
zijn broeder of zuster oordeelt niet
over anderen: wij proberen naar ze
te kijken zoals God doet, en daarom
zien we ze allemaal als een schat. We
proberen ze te bewaren als iets
kostbaars. “De broederlijke
vermaning ontstaat uit liefde; het
toont dat we de anderen steeds
gelukkiger willen zien.”[4] Dit
verlangen naar hun geluk leidt ons
ertoe bij hun leven betrokken te
raken met het grootste respect voor
hun vrijheid, want alleen dan is
liefde waarachtig. Het helpen van
onze broeder of zuster op het pad
naar heiligheid betekent over hen
waken, wachtend tot God in hun ziel
gaat werken, eerder dan een koele
manier van ‘toezicht houden’.
“’Toezicht houden’ verwijst meer



naar de zorg voor de leer en
gewoonten, terwijl ‘waken over’
inhoudt ‘ervoor zorgen dat het hart
van de andere persoon beschikt over
zout en licht’. Bewaken betekent
oplettend zijn om te waarschuwen
voor een dreigend gevaar, terwijl
waakzaam zijn spreekt van helpen,
met geduld, bij de processen
waarmee de Heer de redding van
zijn volk bewerkstelligt.”[5]

De harten van mensen doen ertoe

Wanneer je iemand broederlijk
vermaant, moet je de gebreken van
je broeders beminnen,”[6] zei de
heilige Jozefmaria. Om iemand geven
is niet alleen het helen van een
wondje, maar het kijken naar de hele
persoon, met het oog op hun welzijn
zowel in deze wereld als in de
volgende. Want het is in het hart van
een mens waar goede of slechte
daden worden gesmeed (vgl. Mt
15:19). Onze belangrijkste zorg zou



moeten uitgaan naar het hart van
een mens, eerder dan naar kleine
details die vaak een deel zijn van een
ieders manier van leven. Wie ook
maar anderen wil helpen, blijft niet
steken in uiterlijkheden, die
geïsoleerd van de hele persoon
worden bekeken. We moeten
gebeurtenissen dus eerder
beoordelen tegen het licht van het
verlangen naar heiligheid van de
andere persoon, “en daarbij de
sandalen van onze voeten nemen”
want wij “staan op heilige
grond” (vgl. Ex 3:5). Een broederlijke
vermaning drukt op een bepaalde
manier de houding uit van iemand
die anderen wil helpen ontdekken
wat de gaven zijn die God ons wil
geven bij de duizend en een
dagelijkse gevechten in ieders leven: 
Als u de gave van God kende (Joh
4:10). Alle broederlijke hulp zou op
deze manier aangeboden moeten
worden, als een lens om de gave te
ontdekken die in iedere strijd



verborgen zit. Bij het geven van een
broederlijke vermaning zouden we
iemand moeten zijn die zachtmoedig
waakt over de heiligheid van
anderen; niet iemand die bewaakt
dat anderen “bepaalde doelstellingen
halen die we onszelf hebben
opgelegd.”[7]

Jezus, bijvoorbeeld, blijft niet steken
in bijzaken van het leven van de
Samaritaanse vrouw. Hij gaat recht
naar de kern van de pijn van deze
geliefde ziel. Door zijn gesprek
brengt Hij haar naar een waarheid
waarover zij zich niet langer
schaamt. En zij keert terug naar het
dorp en vertelt iedereen hoe zij zich
bevrijd voelde: Kom eens kijken, daar
is iemand die mij wist te vertellen wat
ik allemaal gedaan heb. Zou Hij soms
de Messias zijn? (Joh 4:29)

Jezus leert ons dat Gods blik geheel
inclusief is, dat Hij zowel degenen
omarmt die klaarblijkelijk



onbetekenend zijn als ook zij die
spiritueel groot en belangrijk zijn. Hij
is geduldig, en ziet alles als een deel
van het totale leven van een persoon.
“In een wereld die is vervuld van
individualisme, is het essentieel om
het belang van de broederlijke
vermaning te herontdekken, zodat
we allen samen de weg naar
heiligheid kunnen gaan … Het is dan
een grote verdienste om anderen te
helpen en anderen ons te laten
helpen, zodat we open kunnen staan
voor de hele waarheid over onszelf,
onze levens kunnen verbeteren en
juister de wegen van de Heer kunnen
bewandelen. Er zal altijd behoefte
zijn aan een blik die liefheeft en
berispt, die weet en begrijpt, die
onderscheidt en vergeeft (cf. Lk
22:61), zoals God heeft gedaan en zal
blijven doen met ieder van ons.”[8]
Deze blik richt zich niet op kleine
punten van weinig belang; wij
maken deze niet groter dan ze zijn.
Eerder is het een blik vervuld van



hoop, gericht op grote vergezichten.
En aangezien we een uitgesproken
wens van Jezus vervullen, proberen
wij te handelen zoals Hij zou doen: 
Als je broeder je iets misdaan heeft,
moet je hem dat onder vier ogen
zeggen. Als hij naar je luistert, heb je
je broeder gewonnen. (Mt 18:15)

Door de broederlijke vermaning
helpen wij een broer of zus bij hun
oprechte dagelijkse strijd om
heiligheid. Het is geen poging om
alles te verbeteren, aangezien God
aan het werk is in de ziel van iedere
persoon, maar juist het
tegenovergestelde: een bevestiging
dat heiligheid aansluit bij de
zwakheden van iedereen. De
woorden van de heilige Johannes
Chrysostomus kunnen hierbij
behulpzaam zijn: “Onze Heer zegt
niet: beschuldig, verwijt, wees
wraakzuchtig, maar verbeter.”[9] Wij
laten anderen onze waardering voor
hun strijd zien; wij respecteren hun



gevoelens en ondersteunen hun
pogingen. Met onze hulp herinneren
we hen eraan dat wij ook rekenen op
hun hulp aan ons. Elke broederlijke
vermaning houdt een bescheiden
bewondering voor een broeder of
zuster in, en voor het werk van
genade in hun ziel.

Vrucht van vriendschap

Het vraagt nabijheid om een
omgeving te creëren waarin zulke
ondersteuning mogelijk is, oprechte
belangstelling, het werkelijk begaan
zijn met het leven van de andere
persoon. Wie broederlijke gunsten
bewijst aan anderen en probeert om
hen goed te leren kennen, kan een
wederzijdse relatie en ware
vriendschap met hen opbouwen. De
broederlijke vermaning is een
natuurlijke vrucht van deze aarde
die met geduld is bewerkt.
Bovendien, het vraagt empathie om
in staat te zijn in de harten van



anderen binnen te komen. Deze hulp
kan niet worden gegeven van
buitenaf, of van verre. Tegenwoordig
worden zeer precieze chirurgische
operaties uitgevoerd met
instrumenten die in patiënten
kunnen werken zonder de noodzaak
van invasieve operaties. Op dezelfde
manier probeert een broer of zus die
verantwoordelijkheid neemt voor
anderen de heilige plaats van hun
hart te betreden, op een delicate
manier, zonder hun intimiteit te
verstoren.

Ook moeten we de persoon die we
gaan corrigeren heel goed kennen.
We hebben allemaal ons eigen
temperament dat ons erg van elkaar
laat verschillen. De heilige
Jozefmaria zag dit als een centraal
punt van de “heel verschillende
eigenschappen”[10] van leden van
het Opus Dei en in de Kerk. Maar we
zouden niet moeten denken dat deze
diversiteit aan reacties alleen is



gerelateerd aan de nederigheid van
degene die een broederlijke
vermaning ontvangt of aan hun
gevoeligheid. Voor sommigen
kunnen zelfs de meest zorgvuldige
woorden gemakkelijk klinken als een
verwijt. Als Jezus met dergelijke
mensen praat, houdt Hij ze de
waarheid voor met zachtmoedigheid
en zelfs prijzend. Hij doet dat
bijvoorbeeld met de vrouw die zijn
voeten zalft in het huis van Simon de
Farizeeër (cf. Lk 7:36-50). Andere
mensen daarentegen ervaren een
gebrek aan belangstelling en ware
genegenheid als de woorden niet
volledig helder zijn. Martha had het
nodig dat haar naam twee keer werd
uitgesproken om te ontdekken dat
ook zij “het beste deel” in haar werk
zou kunnen kiezen (cf. Lk 10:38-42).
Thomas had de fysieke nabijheid van
onze Heer nodig om weer de trouwe
apostel te zijn die zijn leven voor zijn
Meester zou geven (cf. Joh 20:26-29).
De goede moordenaar ontving nadat



hij was gecorrigeerd een onverwacht
geschenk: diezelfde namiddag zou hij
met Jezus in het paradijs zijn (cf. Lk
23:39-43). De Samaritaanse vrouw
zelf had tijd nodig, een langzaam en
rustig gesprek, op een afgelegen plek
alleen met Jezus. Geen twee
personen zijn gelijk in het evangelie,
en geen twee reacties zijn hetzelfde,
zelfs niet in degenen die ons
omringen.

“Als er iets in ons niet goed is, helpen
de anderen ons met die geweldige
praktijk van broederlijke vermaning,
die een diepe bovennatuurlijke
genegenheid en grote kracht vraagt,
aangezien het soms erg moeilijk is
om een broederlijke vermaning te
geven. Zij wijzen ons getrouw op wat
er niet goed gaat en zeggen ons
waarom. Maar achter je rug om
zeggen ze wat voor een grote heilige
je bent, wat voor een prachtige
persoon. Is dat niet schitterend, mijn
kinderen? We spraken over getrouw



zijn, en dit is menselijke trouw. Wij
liegen niet: wij zeggen niet dat de
anderen grote menselijke kwaliteiten
hebben die ze niet hebben. Maar we
laten nooit kritiek toe achter hun rug
om. En we zeggen onaangename
dingen op zo’n manier, liefdevol, dat
ze deze kunnen verbeteren.”[11]

***

De heilige Jozefmaria stelde krachtig,
als iemand die het zelf had ervaren,
zowel passief als actief: “Wees ervan
overtuigd dat als je een broederlijke
vermaning geeft, je je broeder helpt
om met Christus het Kruis te dragen.
Het is een volledig bovennatuurlijke
hulp, aangezien de broederlijke
vermaning wordt voorafgegaan,
vergezeld en gevolgd door je
gebed.”[12]

In Kana in Galilea, ziet Maria dat de
wijn op is, en dat de vreugde van de
pasgetrouwden daardoor kan
worden geschaad. Als een goede



observator, onderneemt ze een
“moederlijke vermaning”. Maria
zoekt naar een oplossing; ze praat
met Jezus en met de bedienden. Een
broeder of zuster op deze manier
helpen betekent dat ze van Christus
voor hen de beste wijn verkrijgen. En
dit wordt bereikt door slechts zielen
naast Hem te plaatsen, met Jezus
over hen te praten, aangezien degene
die het meest van ze houdt degene is
die de actie heeft ondernomen om ze
te redden.

[1] H. Jozefmaria, De Weg, 463.

[2] Paus Franciscus, Angelus, 10
januari 2021.

[3] Bisschop Javier Echevarria, 
Memoria del Beato Josemaria Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 127.



[4] Mgr. Fernando Ocáriz, Pastoral
Letter, 1 november 2019, no. 16.

[5] Paus Franciscus-Kardinaal
Bergoglio, 10th Ordinary General
Assembly of the Synod of Bishops, 2
October 2001.

[6] H. Jozefmaria, Notes from a
family get-together, 18 October 1972.

[7] Mgr. Fernando Ocariz, Pastoral
Letter, 28 October 2020, no. 6.

[8] Benedict XVI, Message for Lent
2012, no. 1.

[9] St. John Chrysostom, Homiliae in
Matthaeum, no. 60, 1.

[10] De H. Jozefmaria zei dat de leden
van het Opus Dei een heel brede
variëteit aan manieren van zijn
kunnen hebben. Hoewel het
“algemene wezenskenmerk” het
streven naar heiligheid is, zijn er
“heel verschillende (autonome)



eigenschappen die overeenkomen
met de variëteit van hun karakters
en temperamenten, en zelfs met de
verschillende paden waarop Jezus
hun zielen zal leiden” (Intimate
Notes, no. 511).

[11] H. Jozefmaria, Notes from a
family get-together, 21 May 1970.

[12] Bisschop Javier Echevarria, 
Memoria del Beato Josemaria Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 128.

Diego Zalbidea

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/de-anderen-zijn-de-onzen-ii/
(25-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/de-anderen-zijn-de-onzen-ii/
https://opusdei.org/nl/article/de-anderen-zijn-de-onzen-ii/

	De anderen zijn de onzen (II)

