opusdei.org

Brief van de prelaat
(9 januari 2018):
Vrijheid

“Menselijk gezien — zegt de
heilige Jozefmaria — wil ik jullie
als erfenis de liefde voor de
vrijheid en een goed humeur
nalaten.” De prelaat schrijft in
deze brief, op de verjaardag
van de stichter, over de
betekenis en het belang van de
vrijheid in het Opus Dei.

9-1-2018



Mijn geliefde dochters en zonen,
moge Jezus jullie behoeden!

1. De afgelopen maanden heb ik een
van de wensen van het Algemeen
Congres gevolgd en dikwijls over de
vrijheid gesproken. Met deze
bladzijden wil ik een paar aspecten
van dit grote geschenk van God in
herinnering brengen. Ik volg daarbij
het onderricht van de heilige
Jozefmaria, die heel zijn leven een
grote liefde voor de vrijheid heeft
gehad. Hij schreef eens: “Mijn
kinderen, ik zal niet moe worden te
herhalen dat een van de duidelijkste
kenmerken van de geest van het
Opus Dei de liefde voor de vrijheid
en voor het begrip is.”[1] Laten we
God heel dankbaar zijn bij het
herlezen en overwegen van zijn
woorden. En laten we ook eens
kijken hoe wij ze met de genade van
God in ons persoonlijk leven beter
kunnen toepassen. Zo zullen wij ook
beter in staat zijn meer zielen te



helpen om tot “de vrijheid van de
glorie van de kinderen van
God” (Rom 8, 21) te komen.

Het is een positief aspect van onze
tijd dat personen en volken
hartstochtelijk hun vrijheid opeisen.
Het respect voor de vrijheid van
iedere vrouw en iedere man
betekent erkenning dat zij personen
zijn die voor hun eigen handelingen
verantwoordelijk zijn en die zelf
richting aan hun leven kunnen
geven. Ook als het gebruik van de
vrijheid niet altijd het beste uit
iedereen haalt, kan men haar
waarde nooit hoog genoeg schatten,
want zonder vrijheid kan men niet
liefhebben.

Helaas weten veel mensen niet wat
echte vrijheid is. Vaak wordt een
bedrieglijke, ongelimiteerde vrijheid
als hoogste doel van de vooruitgang
nagestreefd. Daarnaast zijn er niet
zelden veel vormen van



onderdrukking en schijnbare
vrijheden te betreuren, die in
werkelijkheid ketens zijn die mensen
tot slaaf maken. Een vrijheid die
vroeg of laat leeg blijkt te zijn.
“Sommigen denken dat zij vrij zijn, —
schrijft de Paus — wanneer zjj
gescheiden van de Heer hun eigen
weg gaan, zonder te merken dat zij
existentieel een wees blijven, zonder
schuilplaats, zonder een verblijf
waar zjj altijd kunnen terugkeren. Zij
houden op pelgrim te zijn en zij
veranderen in mensen die
zwerven.”[2]

Geroepen tot de vrijheid

2.Wij zijn “geroepen tot

vrijheid” (Gal 5, 13). De schepping
zelf is al een uiting van de goddelijke
vrijheid. De passages van Genesis
laten de scheppende liefde van God
zien, van zijn vreugde om zijn
goedheid en zijn schoonheid aan de
wereld mee te delen (vgl. Gen 1, 31)



en aan de mens zijn vrijheid te geven
(vgl. Gen 1, 26-29). Toen God ons het
leven gaf, stelde Hij ons in staat om
het goede te kiezen en te willen, en
met liefde aan zijn Liefde te
beantwoorden. Onze beperktheid als
schepselen kan er echter ook toe
leiden dat wij ons van God
verwijderen. “Het is een mysterie
van de goddelijke Wijsheid dat God
bij de schepping, toen Hij de mens als
zijn beeld en gelijkenis maakte (vgl.
Gen 1, 26), het sublieme risico van de
menselijke vrijheid heeft willen
lopen.”[3]

Dat risico heeft er vanaf het begin
van de geschiedenis daadwerkelijk
toe geleid dat de mens, door de
erfzonde, de Liefde van God afwijst.
Daardoor is de kracht van de
menselijke vrijheid om het goede te
kiezen verzwakt en is de wil meer
geneigd om te zondigen. Vervolgens
wordt de vrijheid door de
persoonlijke zonden verder



verzwakt. Daarom leidt de zonde
altijd in meer of mindere mate tot
slavernij (vgl. Rom 6, 17.20). “De
mens blijft echter altijd vrij.”[4]
Hoewel “zijn vrijheid ook altijd broos
is”[5], blijft deze een essentieel goed
van iedere mens dat beschermd
moet worden. God is de eerste die
haar respecteert en bemint, want
“Hij wil geen slaven, maar kinderen”.

6]

3. “Waar de zonde heeft gewoekerd,
is de genade mateloos

geworden” (Rom 5, 20). Met de
genade ontstaat een nieuwe, hogere
vrijheid. Daartoe “heeft Christus ons
bevrijd” (Gal 5, 1). De Heer bevrijdt
ons van de zonde door zijn woorden
en werken die allemaal een
verlossende doeltreffendheid
hebben. Daarom “klinkt in alle
mysteries van ons katholieke geloof
die lofzang op de vrijheid door”.[7] Ik
herinner jullie er vaak aan dat Jezus
Christus in het centrum van ons



leven moet staan. Om de diepste zin
van de vrijheid te ontdekken, moeten
we Hem beschouwen. We
verwonderen ons over de vrijheid
van een God die uit pure liefde
besluit om zichzelf te vernederen
door een lichaam als het onze aan te
nemen. Een vrijheid die zich in zijn
leven op aarde tot aan het offer op
het kruis voor ons ontvouwt: “Ik geef
mijn leven, om het later weer terug
te nemen. Niemand neemt het Mij af,
maar Ik geef het uit Mijzelf.” (Joh 10,
17-18). In de geschiedenis van de
mensheid is er geen zo diepgaand
vrije daad geweest als de overgave
van de Heer aan het Kruis: Hij “levert
zich uit aan de dood in de volle
vrijheid van de Liefde”.[8]

Het evangelie van de heilige
Johannes vertelt een dialoog van de
Heer met een paar mensen die in
Hem geloofden. In de woorden van
Jezus klinkt met kracht een belofte
door: “Veritas liberabit vos, de



waarheid zal u vrij maken” (Joh 8,
32). “Wat is die waarheid - vroeg de
heilige Jozefmaria zich af — die in ons
hele leven het begin- en eindpunt
van de weg van de vrijheid aangeeft?
Met de vreugde en de zekerheid die
voortvloeien uit de relatie tussen God
en zijn schepselen, zal ik het voor
jullie samenvatten. Wij zijn
voortgekomen uit de handen van
God, wij zijn door de Heilige Drie-
eenheid uitverkozen, wij zijn de
kinderen van die verheven Vader. Ik
vraag mijn Heer, dat wij ons
voornemen ons daar rekenschap van
te geven en daarover elke dag weer
opnieuw verheugd te zijn. Dan
handelen we als vrije individuen.”[9]

4. Ons goddelijk kindschap maakt dat
onze vrijheid zich met alle kracht die
God eraan heeft verleend kan
ontplooien. Wij zijn niet vrij door uit
het huis van de Vader weg te gaan,
maar door onze conditie van
kinderen te omhelzen. “Wie niet



weet dat hij of zij een kind van God
is, kent zijn meest innerlijke
waarheid niet”[10]: hij heeft zichzelf
de rug toegekeerd, hij is in conflict
met zichzelf. Hoe bevrijdend is het
daarom te weten dat God ons
liefheeft; hoe bevrijdend is de
vergiffenis van God, waardoor wij
naar onszelf en naar ons werkelijke
thuis kunnen terugkeren (vgl. Lc 15,
17-24). En door anderen te vergeven
ervaren we die bevrijding ook.

Het geloof in de liefde van God voor
ieder van ons (vgl. 1 Joh 4, 16) zet ons
ertoe aan uit liefde te beantwoorden.
Wij kunnen beminnen omdat Hij ons
het eerst heeft liefgehad (vgl. 1 Joh 4,
10). Het besef dat de oneindige Liefde
van God niet alleen aan de oorsprong
van ons bestaan ligt, maar er op
ieder moment is omdat Hij ons meer
nabij is dan wij onszelf nabij zijn[11],
vervult ons met zekerheid. Te weten
dat God ons verwacht in iedere
persoon (vgl. Mt 25, 40) en dat Hij



ook door ons in het leven van ieder
van hen wil komen, zet ons ertoe aan
met gulle hand te willen geven wat
wij hebben ontvangen. Mijn dochters
en zonen, wij hebben in ons leven
veel liefde ontvangen en die blijven
we ontvangen! De daad die het meest
eigen is aan de vrijheid is deze liefde
aan God en aan de anderen te geven.
De liefde is een verwezenlijking van
de vrijheid, zij is verlossend: zij laat
in de Liefde van God de oorsprong en
het doel van de vrijheid vinden. “De
vrijheid krijgt haar authentieke
betekenis wanneer zij gebruikt
wordt in dienst van de waarheid,
wanneer ze gebruikt wordt om de
grenzeloze Liefde te zoeken van God
die ons bevrijdt van alle
onderworpenheid.”[12]

Het besef van ons goddelijk
kindschap leidt ons dan ook tot een
grote innerlijke vrijheid, tot een
diepe vreugde en het serene
optimisme van de hoop: spe



gaudentes (Rom 12, 12). Door het
besef dat we kinderen van God zijn
houden wij ook van de wereld die
goed is voortgekomen uit de handen
van God, onze Vader. Zo leven wij
met de zekerheid dat we het goede
kunnen doen, de zonde kunnen
overwinnen en de wereld naar God
kunnen brengen. Paus Franciscus
heeft dat, door over onze Moeder na
te denken, als volgt uitgedrukt: “Van
Maria die vol genade is, leren wij dat
de christelijke vrijheid meer is dan
alleen de bevrijding van de zonde.
Juist door de vrijheid kunnen wij de
aardse realiteit in een nieuw
geesteljjk licht zien, de vrijheid om
God en onze broeders en zusters met
een zuiver hart te beminnen en te
leven in de vreugdevolle hoop op de
komst van het Rijk van Christus.”[13]

Vrijheid van geest

5. Vrij handelen, zonder enige vorm
van dwang, is kenmerkend voor de



menselijke waardigheid, en meer nog
voor de waardigheid van de dochters
en zonen van God. Tegelijkertijd is
het nodig om "de liefde te versterken
voor een vrijheid die niet willekeurig
is, maar door de erkenning van het
goede dat eraan voorafgaat
menselijker is geworden”[14]: een
vrijheid in harmonie met God.

Ik zou daarom willen stilstaan bij het
belang van de vrijheid van geest. 1k
heb het niet over de verwarrende
betekenis die men soms aan deze
uitdrukking geeft: ten koste van
welke norm dan ook je eigen grillen
volgen. In werkelijkheid wordt de
vrijheid van alle mensen beperkt
door natuurlijke plichten en
aangegane banden (gezin, beroep,
burgerschap, enz.). Wij kunnen
echter in alles vrij handelen als we
het uit liefde doen: “Dilige et quod vis
fac: bemin en doe wat je wilt”.[15] De
ware vrijheid van geest is dit
vermogen en deze houding om uit



liefde te handelen, in het bijzonder
door bereid te zijn dat te doen wat
God in een concrete situatie van ons
verwacht.

“Hebt ge Mij lief?” (Joh 21, 17): het
leven van de christen is een
antwoord op deze vraag van de Heer:
vrij, bewust en beschikbaar. Daarom
“is het volkomen onjuist om vrijheid
tegenover overgave te stellen, want
het zich wegschenken vloeit voort uit
de vrijheid. Bedenk dat een moeder
wanneer ze zich opoffert voor haar
kinderen, een keuze heeft gemaakt.
En de mate van haar liefde is
bepalend voor de mate van haar
vrijheid. Hoe groter de liefde is, des
te vruchtbaarder zal de vrijheid zijn.
En het geluk van haar kinderen komt
voort uit die gezegende toewijding
die vrijheid is.”[16]

Tegen deze achtergrond is het
duidelijk dat het aanmoedigen van
de vrijheid van iedereen niet



betekent dat er minder geéist wordt.
Hoe vrijer wij zijn, hoe meer we
kunnen beminnen. En de liefde is
veeleisend: “alles verdraagt zij, alles
gelooft zij, alles hoopt zij, alles duldt
zij” (I Kor 13, 7). Groeien in liefde
betekent groeien in vrijheid, vrijer
worden. Met woorden van de heilige
Thomas van Aquino: “Quanto aliquis
plus habet de caritate, plus habet de
libertate”.[17] Hoe intenser onze
liefde is, des te vrijer zijn wij. We
handelen ook met vrijheid van geest
wanneer we geen zin hebben om iets
te doen, of wanneer iets ons
bijzonder moeilijk valt en we het uit
liefde toch doen, dat wil zeggen, niet
omdat we er zin in hebben, maar
omdat we het in vrijheid willen. “Wij
moeten ons kinderen van God weten
en leven met het blijde verlangen om
de wil van onze Vader te doen. Alles
doen zoals Hij het wil omdat we dat
graag willen; bovennatuurlijker kan
het niet.”[18]



6. De vreugde is ook een uiting van
de vrijheid van geest. “Menselijk
gezien — zegt de heilige Jozefmaria -
wil ik jullie als erfenis de liefde voor
de vrijheid en een goed humeur
nalaten.”[19] Dat zijn twee dingen
die heel verschillend lijken, maar die
met elkaar samenhangen, want wie
vrij is om te beminnen heeft vreugde
in zijn ziel en daarmee een goed
humeur. Hij kijkt naar de wereld en
ziet vooral ook de positieve en
dikwijls grappige kant van de dingen
en situaties. Zoals paus Franciscus
zegt: Hij “is de maker van de
vreugde, de Schepper van de
vreugde. En deze vreugde in de Geest
geeft ons de ware christelijke
vrijheid. Zonder vreugde kunnen wij
christenen niet vrij zijn: we worden
dan slaaf van onze droefheid.”[20]

Deze vreugde moet alles in ons leven
doordringen. God wil dat wij
gelukkig zijn. Wanneer Jezus tot de
apostelen spreekt, spreekt Hij ook tot



ons: “moge mijn vreugde in u zijn en
moge uw vreugde volkomen
worden” (Joh 15, 11). Daarom
kunnen wij ook plichten die we
onaangenaam vinden met vreugde
vervullen. Zoals de heilige
Jozefmaria ons zegt, “het is verkeerd
om te denken dat alleen het werk dat
we graag doen met vreugde gedaan
kan worden”.[21] Als we de dingen
waar we niet van houden en die ons
moeite kosten uit liefde en met liefde
doen, en daarom uit vrije wil, dan
kunnen we ze met vreugde en
zonder tegenzin doen. Toen de
heilige Jozefmaria op 28 april 1963
hardop zijn gebed deed, gaf hij een
uitleg van het licht dat hij lang
daarvoor in 1931 had ontvangen: “U
hebt ervoor gezorgd, Heer, dat ik kon
begrijpen dat het kruis dragen
betekent het geluk, de vreugde te
vinden. En de reden - ik zie dat
duidelijker dan ooit - is deze: het
kruis dragen is zich identificeren met



Christus, is Christus zijn, en daarom
kind van God.”[22]

7. Heel de goddelijke wet en alles wat
de wil van God voor iedereen is, is
niet een wet die de vrijheid
onderdrukt. In tegendeel, het is een
lex perfecta libertatis (vgl. Jak 1, 25):
een volmaakte wet van de vrijheid,
zoals het evangelie zelf, omdat deze
de wet van de liefde volledig omvat.
Het is niet alleen een uiterlijke norm
die beveelt te beminnen, maar
tegelijk innerlijke genade die de
kracht geeft om te beminnen.
“Pondus meum amor meus”: mijn
liefde is mijn last, heeft de heilige
Augustinus gezegd.[23] Hij had het
niet zozeer over het evidente feit dat
liefhebben soms een hoge prijs
vraagt, maar vooral over het feit dat
de liefde die wij in ons hart dragen
ons beweegt en ons overal
heenbrengt. “Eo feror, quocumque
feror”, waar ik ook ga, het is de liefde
die me leidt.[24] Laat ieder van ons



nadenken hoe de liefde is die ons
overal naar toe brengt.

Wie de liefde van God in zijn hart
draagt ervaart persoonlijk dat
“vrijheid en overgave elkaar niet
tegenspreken, maar elkaar
ondersteunen. Men kan zijn vrijheid
alleen uit liefde geven. Een andere
manier om vrij te worden kan ik niet
bedenken. Het gaat niet om een min
of meer geslaagde woordspeling. Als
men zich vrijwillig geeft, zal de
vrijheid op ieder moment de liefde
vernieuwen. En zich vernieuwen
betekent altijd jong en edelmoedig
zijn, in staat tot grote idealen en tot
grote offers.”[25] De gehoorzaamheid
aan God is dan niet alleen een vrije
daad, maar ook een bevrijdende
daad.

“TIk heb een spijs te eten die gij niet
kent”, zegt Jezus tot zijn leerlingen:
“Mijn spijs is, de wil te doen van Hem
die Mij gezonden heeft en zijn werk



te volbrengen” (Joh 4, 32-34). Voor
Jezus is de gehoorzaamheid aan zijn
Vader voedsel: het geeft Hem kracht.
Zo is het ook bij ons: ‘leerling van
Jezus zijn’ houdt in, zoals de heilige
Johannes Paulus II heeft uitgelegd, “
de Persoon van Jezus zelf aan te
hangen, om zijn leven en zijn lot te
delen door deel te nemen aan zijn
vrije en liethebbende
gehoorzaambheid jegens de Vader”.
[26]

Benedictus XVI gaat diep in op deze
intieme relatie tussen vrijheid en
overgave: “Jezus verwezenlijkt zijn
vrijheid door gehoorzaamheid aan
zijn Vader als een bewuste keuze die
gemotiveerd wordt door de liefde.
Wie is vrijer dan Hij, die de
Almachtige is? Maar Hij beleefde zijn
vrijheid niet uit willekeur of macht.
Hij beleefde haar als een dienst. Op
deze manier gaf Hij de vrijheid haar
‘volle’ inhoud, die anders alleen de
‘lege’ mogelijkheid zou zijn om iets



wel of niet te doen. De vrijheid krijgt,
net zoals het leven van de mens, zin
door de liefde. (...) Daarom is de
christelijke vrijheid absoluut geen
willekeur; zij is de navolging van
Christus in de zelfovergave tot aan
het offer aan het kruis. Dat kan een
paradox lijken, maar de Heer
beleefde het hoogtepunt van zijn
vrijheid aan het kruis, als toppunt
van de liefde. Toen ze op Calvarié
tegen Hem schreeuwden: ‘als Gij de
Zoon van God zijt, kom dan van het
kruis af’, toonde Hij zijn vrijheid als
Zoon juist door op dat schavot te
blijven om de barmhartige wil van
de Vader volmaakt te vervullen.”[27]

“Heer, Gij hebt mij overgehaald; ik
ben bezweken, Gij waart mij te sterk.
Ik kan niet tegen U op” (Jer 20, 7).
Hoeveel gevoelens spreken er uit dit
gebed van de profeet Jeremia! De
eigen roeping opvatten als een
geschenk van God - en niet alleen als
een geheel van verplichtingen - zelfs



wanneer wij lijden, is ook een uiting
van vrijheid van geest. Hoe
bevrijdend is het besef dat God van
ons houdt zoals wij zijn, en dat Hij
ons op de eerste plaats roept om ons
door Hem te laten beminnen.

8. Vrijheid van geest betekent ook dat
we ons niet binden aan niet
bestaande verplichtingen; het
afstand weten te doen en het
veranderen met flexibiliteit van
zoveel details van ons leven die
afhankelijk zijn van ons vrije
persoonlijke initiatief. Zoals don
Javier ons twintig jaar geleden al
schreef “het is natuurlijk zo dat
sommige handelingen — vanwege
hun inhoud - verplicht zijn en
andere niet. Zowel in het ene als in
het andere geval moeten we vrij en
verantwoordelijk de vervulling van
het hoogste gebod van de liefde voor
God nastreven: dan zijn we
tegelijkertijd vrij en
gehoorzaam.”[28]



In het Werk moeten we altijd de sfeer
van vertrouwen en vrijheid
behouden die het gemakkelijk maakt
om degene die het aangaat, te
vertellen wat ons bezighoudt, te
bespreken wat we niet begrijpen of
wat we denken dat verbeterd moet
worden. Dit klimaat van vertrouwen
wordt ook gevoed door de loyaliteit
en het geduld om met sereniteit en
een goed humeur de menselijke
beperkingen, vervelende situaties,
enz. te verdragen. Dat is de houding
van een goed kind dat, in de
uitoefening van zijn vrijheid, grotere
belangen beschermt dan zijn
persoonlijk standpunt, zelfs als hij
ervan overtuigd is dat hij gelijk heeft:
belangen zoals eenheid en vrede in
het gezin, die van onschatbare
waarde zijn. Maar “als onze visie ons
van anderen scheidt, als de
saamhorigheid en de eenheid met
onze broeders en zusters dreigt te
breken, dan is dat een duidelijk teken



dat we niet in de geest van God
handelen”.[29]

9. Om ons op Jezus te laten lijken,
maakt God ook dikwijls gebruik van
situaties waaronder we kunnen
lijden. Zo staat er in de brief aan de
Hebreeén: ‘Hij heeft in de school van
het lijden gehoorzaamheid

geleerd’ (Hebr. 5, 8) en ‘is voor allen
die Hem gehoorzamen oorzaak
geworden van eeuwig heil’ (5, 9): Hijj
bracht ons de vrijheid van de
kinderen van God. Het is ook een
teken en bron van vrijheid van geest
om de menselijke beperkingen die
we allemaal hebben te accepteren,
zonder na te laten ze zoveel mogelijk
te overwinnen. Denk in contrast
daarmee aan de trieste houding van
de oudste broer in de gelijkenis (Lc
15, 25-30) die zijn vader alles verweet
wat hij met bitterheid in zijn hart
had bewaard, en die niet in staat was
zich bij de blijdschap van het gezin
aan te sluiten. Zijn vrijheid was



steeds kleiner en zelfzuchtiger
geworden, hij was niet in staat om
lief te hebben en te begrijpen dat
‘alles wat van mij is, ook van jou

is’ (Lc 15, 31). Hij woonde bij zijn
vader, maar hij was niet vrij omdat
zijn hart niet daar was.

Hoe mooi daarentegen is de
geschiedenis van Ruth, de
Moabitische, waarin vrijheid en
toewijding aan de familie diep
geworteld zijn. Het is ontroerend te
zien hoe deze vrouw reageert op het
advies van haar schoonmoeder, die
haar aanmoedigt om haar eigen
leven weer op te nemen: ‘Dring er
niet langer op aan dat ik u verlaat en
terugkeer, zo ver van u weg. Waar gij
gaat, ga ik; waar gij blijft, bljjf ik. Uw
volk is mijn volk, uw God mijn God.
Waar u sterft, zal ook ik sterven en
daar zal ik begraven worden’ (Ruth 1:
16-17).



En als we ten slotte naar de Maagd
Maria kijken, wordt nog duidelijker
hoe vrijheid zich bij een trouwe
toewijding ontplooit. “Laten we eens
kijken naar het verheven moment
waarop de aartsengel Gabriél het
goddelijke besluit aan Maria
verkondigt. Onze Moeder luistert en
stelt vervolgens een vraag om
volledig te begrijpen wat de Heer van
haar verlangt. Direct daarna volgt
het beslissende antwoord: fiat! (Lc 1,
38) — Mij geschiede naar uw woord! —
als de vrucht van de hoogste vrijheid,
de vrijheid om voor God te
kiezen.”[30]

Vrije mensen vormen en leiden

10. In de vorming speelt persoonlijke
geestelijke begeleiding een
belangrijke rol. Deze moet altijd
plaatsvinden in een sfeer van
vrijheid en erop gericht zijn mensen
te vormen die zich “zo vrij als een
vogel”[31] voelen. In deze zin richt



de heilige Jozefmaria zich tot
degenen die verantwoordelijk zijn
voor de persoonlijke geestelijke
leiding van hun broers of zussen en
schrijft: “Geestelijke leiding aan
iemand geven, brengt geen macht
over die persoon met zich mee. Geef
de zielen altijd een grote vrijheid van
geest. Denk aan wat ik jullie al zo
vaak heb gezegd: iets doen omdat ik
het wil, dat lijkt mij de meest
bovennatuurlijke reden. De taak van
de geestelijk leider is de ziel te
helpen de wil van God te vervullen,
omdat hij het zelf wil. Niets opleggen,
maar advies geven.”[32] Het advies
van de geestelijke begeleiding heeft
als doel het werk van de heilige Geest
in de ziel te ondersteunen en te
helpen met vrijheid en
verantwoordelijkheid voor God en
voor zijn eigen plichten te staan,
want “bij de schepping van de zielen
herhaalt God zich niet. Iedereen is
zoals hij is. Iedereen moet worden
behandeld zoals God hem heeft



gemaakt, en zoals God hem
leidt.”[33]

Bij dit advies kan ook de liefdevolle
aansporing horen dat het altijd de
moeite waard is om ernaar te streven
trouw te zijn, uit liefde, in vrijheid.
Soms kan de geestelijke begeleiding
ook een ‘gebiedend advies’ bevatten
— helder, maar altijd met liefde en
fijngevoeligheid —, dat herinnert aan
de verplichting iets te doen of te
laten. De kracht van deze
herinnering komt echter niet voort
uit het advies, maar uit de
verplichting. Wanneer er
vertrouwen is, kan en moet men zo
openhartig kunnen spreken, en
degene die dit advies ontvangt is er
dankbaar voor, omdat hij door de
duidelijkheid van dit gebaar de
sterkte en de liefde van een oudere
broer of zus erkent.

11. De vorming die we gedurende het
hele leven ontvangen is ambitieus in



haar eisen, maar opent vooral brede
horizonten. Want als we ons zouden
beperken tot eisen stellen en geéist te
worden, dan zouden we uiteindelijk
alleen maar zien wat we niet bereikt
hebben, onze fouten en beperkingen,
en het belangrijkste vergeten: de
liefde van God voor ons.

Laten we er in deze context aan
denken dat de heilige Jozefmaria ons
leerde dat we “in het Werk een grote
vriend zijn van de vrijheid, ook in
het innerlijk leven. We hechten niet
aan regels of methoden. (...) Ook in
het geestelijk leven is er veel
autonomie, en zo moet het ook.”[34]
Daarom zet de oprechtheid in de
geestelijke leiding, die ons beweegt
om in alle vrijheid ons hart te
openen voor advies, ons ook aan om
op persoonlijk initiatief mogelijke
punten voor onze innerlijke strijd
voor te leggen, met als doel ons
steeds meer met Christus te
identificeren.



Onze vorming geeft dan ook aan
iedereen dezelfde geest door, maar
ze schept geen eenvormigheid, maar
eenheid. Op een levendige manier
zel de heilige Jozefmaria “dat men in
het Werk op verschillende manieren
over de weg kan gaan: links, rechts,
zigzaggend, te voet, te paard. Er zijn
tienduizend manieren om deze
goddelijke weg af te leggen.
Afhankelijk van de omstandigheden
zal het voor het individu
verplichtend zijn om de ene of de
andere mogelijkheid te kiezen,
omdat zijn geweten hem dat zegt.
Het enig belangrijke is om niet van
de weg te raken.”[35] De geest van
het Werk, zoals het Evangelie, wordt
niet aan onze manier van zijn
toegevoegd, maar bezielt ons: het is
een zaadje bestemd om te ontkiemen
en te groeien in de aarde van ieder
van ons.

12. Het is bij de vorming ook
belangrijk om te voorkomen dat een



buitensporig verlangen naar
zekerheid of bescherming de ziel
verlamt of klein maakt. “Degenen die
Christus ontmoet hebben, mogen
zich niet in hun eigen wereldje
opsluiten. Zo een inperking zou een
trieste zaak zijn. Zij moeten zich als
een waaier openen om alle zielen te
bereiken.”[36] Daarom is het zo
belangrijk dat we duidelijk hebben
dat we niet bang hoeven te zijn om
fouten te maken, of bang zijn voor
een moeilijke omgeving, bang daar
niet tegen opgewassen te zijn. Met
bovennatuurlijke visie kunnen we
ons — met voorzichtigheid en
vastberadenheid - in ons
professionele en sociale milieu
bewegen.

De liefde voor de vrijheid blijkt ook
uit de spontaniteit en het initiatief in
het apostolaat dat met de specifieke
apostolische opdrachten te verenigen
is. Het is belangrijk om altijd in
gedachten te houden dat “ons



apostolaat vooral een persoonlijk
apostolaat is”[37]. Hetzelfde geldt
voor de degenen die apostolische
activiteiten opzetten en er leiding
aan geven: “Ik heb jullie nooit willen
binden, in tegendeel, ik heb er altijd
naar gestreefd dat jullie met grote
vrijheid werken. Bij de apostolische
activiteiten moeten jullie binnen de
enorm ruime marge die onze geest
geeft, initiatief hebben om op elke
plaats, in ieder milieu en in elke tijd,
die activiteiten te vinden die het best
bij de omstandigheden
aansluiten.”[38]

13. Ook in het pastorale bestuur van
de Prelaat en van zijn vicarissen —
ieder met de hulp van zijn
bestuursorganen — dient de liefde
voor de vrijheid aanwezig te zijn.
Laten we met dankbaarheid de
volgende woorden van de heilige
Jozefmaria overdenken: “De vorming
en het bestuur van het Werk zijn als
gevolg van deze geest van vrijheid



gebaseerd op vertrouwen. (...) Met
bestuur dat gebaseerd is op
wantrouwen wordt niets bereikt.
Daarentegen levert het vruchten op
als de zielen met respect gevormd en
geleid worden, als ervoor gezorgd
wordt dat de ware heilige vrijheid
van de kinderen van God zich in hen
ontwikkelt, als hen geleerd wordt
hun vrijheid goed te gebruiken.
Vormen en leiding geven betekent
liethebben.”[39]

De zielen met respect leiden,
betekent ten eerste de intimiteit van
het geweten met fijngevoeligheid
respecteren, zonder het bestuur en
de geestelijke leiding met elkaar te
verwarren. Ten tweede maakt dat
respect onderscheid tussen
aanwijzingen en wat slechts
aansporingen, advies of suggesties
zijn. En op de derde plaats — maar
niet minder belangrijk — gaat het
erom leiding te geven met een
zodanig vertrouwen in de anderen,



dat men altijd — in de mate dat het
mogelijk is — rekening houdt met de
mening van de betrokkene. Deze
houding van wie leiding geven, de
bereidheid om te luisteren, is een
prachtige uiting van het Werk als
familie.

We hebben ook een dankbare
ervaring met de volledige vrijheid
die in het Opus Dei bestaat in
economische, politieke, opinabele
theologische kwesties, enz. “In alles
wat niet met geloofswaarheden te
maken heeft, denkt en handelt
iedereen zoals hij wil, met de meest
volledige vrijheid en persoonlijke
verantwoordelijkheid. Het
pluralisme dat, logisch en
sociologisch, uit dit feit voortvloeit,
vormt geen probleem voor het Werk:
meer nog, dit pluralisme is een uiting
van goede geest.”[40] Hoewel deze
diversiteit soms moeilijk voor
iemand kan zijn, moeten we dit
pluralisme beminnen en bevorderen.



Wie van de vrijheid houdt zal
kunnen zien wat er aan positiefs en
aantrekkelijks is in wat anderen op
deze brede gebieden denken en
doen.

De heilige Jozefmaria heeft bepaald
dat het besturen van het Opus Dei
altijd op collegiale wijze dient te
gebeuren, en hij bracht dat altijd met
veel kracht in herinnering. Ook dit
laat de geest van vrijheid zien die het
leven in het Opus Dei kenmerkt: “Ik
heb jullie bij talloze gelegenheden
gezegd, en ik zal dat in de loop van
mijn leven nog vaker herhalen, dat ik
eis dat er in het Werk, op alle
niveaus, een collegiaal bestuur is, om
niet in de tirannie te vervallen. Het is
een blijk van prudentie, want bij
collegiaal bestuur is het
gemakkelijker zaken te bestuderen,
fouten beter te corrigeren en
apostolische initiatieven die al goed
lopen, doeltreffender te maken.”[41]



Collegialiteit is niet alleen of
hoofdzakelijk een methode of een
systeem voor besluitvorming. Het is
bovenal een houding die geworteld is
in de overtuiging dat we van
anderen ideeén, gegevens, enz.
kunnen en moeten ontvangen omdat
ze ons helpen onze opinie te
verfijnen en zelfs te veranderen.
Tegelijkertijd brengt dit ook juist met
zich mee respect voor — meer nog, de
positieve bevordering van — de
vrijheid van anderen, zodat ze hun
standpunten zonder problemen
kunnen uiten.

De vrijheid in het apostolaat
respecteren en verdedigen

14. Het apostolaat heeft zijn
oorsprong in de oprechte wens om
anderen de ontmoeting met Jezus
Christus of een grotere intimiteit met
Hem te vergemakkelijken. “Onze
houding tegenover de zielen kan met
de volgende uitdrukking van de



apostel, die bijna een schreeuw is,
worden samengevat: caritas mea
cum omnibus vobis in Christo Iesu! (1
Cor. 16, 24): mijn liefde is met u allen
in Christus Jezus. Met naastenliefde
zul je zaaiers van vrede en vreugde
in de wereld zijn, zul je de
persoonlijke vrijheid van de zielen
liefhebben en verdedigen, de vrijheid
die Christus respecteert en die Hijj
voor ons gewonnen heeft” (vgl. Gal
5,1). [42]

We houden op de eerste plaats van
de vrijheid van de mensen die we
proberen te helpen dichter bij de
Heer te komen door het apostolaat
van vriendschap en vertrouwen. De
heilige Jozefmaria spoort ons aan om
dat te doen met de getuigenis en het
woord. “Ook in de apostolische inzet
— beter gezegd: voornamelijk in de
apostolische inzet — willen we dat er
niet de minste dwang is. God wil
gediend worden in vrijheid en
daarom kan apostolaat dat de



vrijheid van de gewetens niet
respecteert, niet juist zijn.”[43]

Echte vriendschap impliceert een
oprechte wederzijdse waardering,
die de vrijheid en intimiteit van
beiden beschermt. Het apostolaat is
niet iets dat bovenop de vriendschap
komt, want - zoals ik je heb
geschreven - “we doen geen
apostolaat, maar we zijn
apostelen!”[44] Vriendschap is
apostolaat; vriendschap is dialoog,
waar we licht geven en ontvangen,
waar projecten uit voortkomen, waar
we elkaars horizonten openen, waar
we ons verheugen over het goede en
elkaar steunen bij moeilijkheden,
waar we het goed met elkaar hebben,
omdat God wil dat we gelukkig zijn.

15. Zoals jullie weten is proselitisme,
in zijn oorspronkelijke betekenis, een
positieve realiteit, equivalent aan de
missionaire activiteit van het
verspreiden van het evangelie.[45]



Z0 heeft de heilige Jozefmaria het
altijd begrepen, en niet in de
negatieve betekenis die deze term in
recentere tijden heeft gekregen. Het
is dan ook noodzakelijk om in
gedachten te houden dat, ook al
willen we dat niet, woorden soms
andere connotaties krijgen dan ze
oorspronkelijk hadden. Vraag je
daarom af of het in een bepaalde
context opportuun is deze term te
gebruiken, want jullie
gesprekspartners zouden soms iets
anders kunnen begrijpen dan wat
jullie willen zeggen.

De vrijheid van de ander respecteren
en verdedigen komt ook — en wel in
het bijzonder - tot uiting wanneer
aan een persoon de mogelijkheid
wordt voorgelegd dat hij van God de
roeping tot het Werk kan hebben. Hijj
heeft de vrijheid om advies te vragen
aan wie hij maar wil en vooral de
volledige vrijheid om te
onderscheiden of hij een mogelijke



roeping heeft en de daaropvolgende
beslissing te nemen. De heilige
Jozefmaria schrijft in een
commentaar op een sterke
uitdrukking van het evangelie, het
compelle intrare — de verplichting om
binnen te komen - van de gelijkenis
(Lc 14, 23): “Het is een wezenlijk
kenmerk van onze geest dat we
respect voor de persoonlijke vrijheid
van ieder mens hebben, het compelle
intrare dat jullie moeten beleven in
het proselitisme is niet als een soort
stoot in de rug, maar de overvloed
van licht, van leer; de geestelijke
stimulans van jullie gebed en jullie
werk, een authentieke christelijke
getuigenis; het zijn de offers die jullie
brengen, de glimlach die op je
gezicht komt omdat jullie kinderen
van God zijn: het kindschap dat jullie
vult met een serene blijdschap —
hoewel het je in je leven soms niet
aan tegenslagen ontbreekt — die
anderen zien en waar ze afgunstig op
zijn. Voeg hier jullie inzet en



menselijke sympathie aan toe, en
dan hebben we de inhoud van het
compelle intrare[46]”. Het is dus
duidelijk dat het Werk groeit en altijd
moet groeien in een klimaat van
vrijheid, waarbij we vastberaden en
in alle eenvoud laten zien hoe mooi
het is met God te leven.

16. Veritas liberabit vos (Joh 8, 32).
Alle beloften van bevrijding die
elkaar in de loop van de eeuwen
opvolgen zijn in zoverre waar als ze
worden gevoed door de waarheid
over God en de mens. De Waarheid is
een Persoon: Jezus, de Weg, de
Waarheid en het Leven (vgl. Joh 14,
6). “Ook vandaag, na tweeduizend
jaar, verschijnt Christus aan ons als
Degene die de mens de vrijheid
brengt op basis van de waarheid, als
Degene die de mens bevrijdt van wat
deze vrijheid beperkt, vermindert en
bijna vernietigt in zijn wortels, in de
ziel van de mens, in zijn hart, in zijn
geweten.”[47]



God heeft ons de vrijheid voor altijd
gegeven: dit geschenk is niet iets
tijdelijks, niet alleen voor het leven
op aarde. De vrijheid is, zoals de
liefde, eindigt nooit (1 Kor 13, 8): in
de hemel blijft ze bestaan. Onze weg
daarheen is juist de weg naar de
vrijheid van de glorie van de
kinderen van God: in libertatem
glorae filiorum Dei (Rom 8, 21). De
vrijheid zal in de hemel niet alleen
niet verdwijnen, maar zal daar de
volheid bereiken: het omarmen van
de Liefde van God. “Er wacht jou een
grote Liefde in de hemel: een liefde
zonder verraad, zonder bedrog; heel
de liefde, heel de schoonheid, heel de
grootheid, alle kennis...! Een Liefde
die nooit gaat vermoeien, maar die je
zal verzadigen zonder te
verzadigen.”[48] Als wij trouw zijn,
zullen we in de hemel door de
barmhartigheid van God volledig vrij
zijn door de volheid van de liefde.

Met alle genegenheid zegent jullie



jullie Vader,

Rome, 9 januari 2018, feestdag van
de geboorte van de heilige
Jozefmaria

[1] Heilige Jozefmaria, Brief
31-5-1954, nr. 22.

[2] Franciscus, Apost. exh. Evangelii
gaudium, 24-11-2013, nr. 170.

[3] Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1965, nr. 3.

[4] Benedictus XVI, Enc. Spe salvi,
30-11-2007, nr. 24.

[5] Ibid.

[6] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 129.

[7] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 25.



[8] Heilige Jozefmaria, De Kruisweg,
10e statie.

[9] Vrienden van God, nr. 26.
[10] Ibid.

[11] Vgl. Heilige Augustinus,
Belijdenissen, 111, 6, 11.

[12] Vrienden van God, nr. 27.
[13] Franciscus, Homilie, 15-8-2014.

[14] Benedictus XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-6-2009, nr. 68.

[15] Heilige Augustinus, In Epist.
Ioan. ad Parthos, VII, 8.

[16] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 30.

[17] HL. Thomas van Aquino, In IIT
Sent., d. 29, q. un, a. §, qla 3 s.c. 1.

[18] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr.17.



[19] Heilige Jozefmaria, Brief
31-5-1954, nr. 22.

[20] Franciscus, Homilie, 31-5-2013.

[21] Heilige Jozefmaria, Brief
29-12-1947, nr. 106.

[22] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
28-4-1963.

[23] Heilige Augustinus, Belijdenissen
X111, 9, 10.

[24] Ibid.

[25] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 31.

[26] Heilige Johannes Paulus II, Enc.
Veritatis splendor, 6-8-1993, nr. 19.

[27] Benedictus XVI, Toespraak bij
het Angelus, 1-7-2007.

[28] Javier Echevarria, Pastorale
brief, 14-2-1997, nr. 15.



[29] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 17.

[30] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 25.

[31] Heilige Jozefmaria, Brief
14-9-1951, nr. 38.

[32] Heilige Jozefmaria, Brief
8-8-1956, nr. 38.

[33] Ibid.

[34] Heilige Jozefmaria, Brief
29-9-1957, nr. 70.

[35] Heilige Jozefmaria, Brief
2-2-1945, nr. 19.

[36] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
193.

[37] Heilige Jozefmaria, Brief
2-10-1939, nr 10.

[38] Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1942, nr. 46.



[39] Heilige Jozefmaria, Brief
6-5-1945, nr. 39

[40] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 98.

[41] Heilige Jozefmaria, Brief
24-12-1951, nr. 5.

[42] Heilige Jozefmaria, Brief,
16-7-1933, nr. 3.

[43] Heilige Jozefmaria, Brief 9-
I-1932, nr. 66.

[44] Heilige Jozefmaria, Brief,
14-2-2017, nr. 9.

[45] Vgl. Congregatie voor de
Geloofsleer, leerstellige nota over
enkele aspecten van de evangelisatie,
3-12-2007, nr. 12 en nota 49.

[46] Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1942, nr.9.

[47] Heilige Johannes Paulus II, Enc.
Redemptor hominis, 4-3-1979, nr. 12.



[48] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 995.

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Niets uit deze uitgave mag geheel of
gedeeltelijk worden verspreid

zonder uitdrukkelijke toestemming
van de houder van het auteursrecht)

(Pro manuscripto)

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/brief-van-de-prelaat-9-
januari-2018/ (10-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-9-januari-2018/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-9-januari-2018/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-9-januari-2018/

	Brief van de prelaat (9 januari 2018): Vrijheid

