opusdei.org

Brief van de prelaat
(28 oktober 2020):
Roeping tot het Opus
Dei

Mgr. Fernando Ocdriz biedt ons
een aantal beschouwingen aan
over de geest van het Opus Dei
en hoe deze beleefd kan
worden in ieders persoonlijke
omstandigheden.

12-11-2020

Beluister in het engels: klik hier.

Download de brief


https://soundcloud.app.goo.gl/t6gp

ePub » Brief van de Prelaat (28
oktober 2020)

Mobi » Brief van de Prelaat (28
oktober 2020)

PDF » Brief van de Prelaat (28
oktober 2020)

INHOUD

I. De roeping is een geschenk
Een machtige genade

Dezelfde geest

Dezelfde apostolische missie
Hetzelfde pakket aan middelen
Eenheid en verscheidenheid
Met heel ons leven

II. De roeping tot het Opus Dei als
numeraire of numerair

Beschikbaarheid van hart


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020-220201112-145916.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020-220201112-145916.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020-220201112-145932.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020-220201112-145932.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Pastorale%20Brief%2028-10-2020%20-%20NL20201112-092735.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Pastorale%20Brief%2028-10-2020%20-%20NL20201112-092735.pdf

Een groep mensen genageld aan het
Kruis

ITII. De roeping tot het Werk als
numeraire-auxiliair

De persoon en de familie op de eerste
plaats

Vanuit alle achtergronden
Het apostolaat van de apostolaten

IV. De roeping tot het Opus Dei als
geassocieerde

Met een eigen karakter

De goede geur van Christus

V. Priesters van de Prelatuur
In dienst van de rest

VI. Over het apostolisch celibaat
van de numerairs en
geassocieerden



VII. De roeping tot het Opus Dei als
surnumeraire of surnumerair

Het is veel genade van God
Huwelijk en gezin

Een christelijke invloed op de eigen
omgeving

VIII. De roeping tot het Werk als
geassocieerde of surnumerair van
het Priestergenootschap van het
Heilig Kruis

ke

Mijn geliefde dochters en zonen,
moge Jezus jullie bewaren!

(1) Met de honderdjarige verjaardag
van het Opus Dei in zicht, en met de
grote apostolische vooruitzichten die
de Heer ons voor ogen houdt, wil ik
voorstellen dat we met rust en diepte
luisteren naar de lessen van de
heilige Jozefmaria over hoe ieder van
ons de algemene roeping tot



heiligheid concreet kan beleven.
Vanaf het begin begreep onze Vader
dat de universaliteit van die roeping
de mogelijkheid in zich draagt om de
volheid van liefde voor God en de
naaste ook midden in de wereld te
vinden; in onze echte wereld met zijn
helderheden en duisternissen

I. De roeping is een geschenk
Een machtige genade

(2) God kiest en roept iedereen: In
Hem heeft Hij ons uitverkoren voor de
grondlegging der wereld om heilig en
vlekkeloos te zijn voor zijn
aangezicht. In liefde... (Ef 1,4). Als we
beseffen wat we gekregen hebben,
ons er verantwoordelijk voor voelen,
en dat besef met jeugdige geest
levend houden, dan brengt het ons
ertoe mee te werken aan de heiliging
van de wereld.

Laten we de grootsheid van die
roeping beschouwen, die ons leven



hier op aarde een glans van
eeuwigheid geeft, ondanks onze
beperkingen en fouten en de
moeilijkheden die we op ons pad
tegenkomen: los van alle leed zoals
onze Vader het uitdrukte.

De heilige Jozefmaria sprak van de
machtige genade van de roeping.
Het gaat niet over iets momentaans,
het gaat over een genade die
voortduurt: Het is een nieuwe visie
op het leven (...) alsof er een licht
wordt aangestoken in ons
binnenste; het is tegelijk een
mysterieuze aansporing, een vitale
kracht, die iets van een
overweldigende lawine heeft [1]. In
een paar woorden uitgedrukt gaat
het om een genade die ons hele leven
omvat en die zich toont als licht en
kracht. Licht dat ons de weg toont die
God voor ons in gedachten heeft; en
kracht die ons in staat stelt de roep te
beantwoorden, ja te zeggen en voort
te gaan op die weg.



In een van zijn brieven schrijft onze
Vader dat bij de roeping slechts
twee dingen komen kijken: de
genade van God als eigen oorzaak
en de edelmoedigheid van degene
die geroepen wordt, die door die
genade wordt bewogen [2]. De Heer
wil altijd dat onze vrijheid — samen
met de genade, die de vrijheid niet
opheft maar vervolmaakt — een
doorslaggevende rol speelt in het
antwoord op de roeping en daarmee
ook in de vorm die de roeping krijgt.
Een vrijheid die bovendien, bij het
onderscheiden van de roeping, kan
bouwen op de adviezen van degenen
die daarvoor de aangewezen
personen zijn.

Dezelfde geest

(3) In het Werk hebben we allemaal
dezelfde roeping, iedereen in zijn
eigen persoonlijke omstandigheden:
de roeping om Opus Deli te zijn en te
doen, met dezelfde geest, dezelfde



apostolische missie en eenzelfde
pakket aan middelen.

We delen allemaal in dezelfde geest,
die ons aanspoort om het gewone
leven en vooral het dagelijks werk te
heiligen. Er is op aarde geen nobel
werk dat niet vergoddelijkt kan
worden, niet geheiligd kan
worden. Er is geen werk dat we
niet moeten heiligen, dat we niet
moeten omvormen tot een bron
van heiligheid [3]. Deze geest maakt
dat we de eenheid met God zoeken
bij alles wat ons van dag tot dag
overkomt. Vandaar dat de heiliging
van het werk het scharnierpunt is
waar onze weg naar de heiligheid en
onze vereenzelviging met Christus
om draait.

Dit brengt met zich mee dat we met
een positieve blik kijken naar de
aardse werkelijkheden; God heeft ze
ons immers gegeven. We houden van
deze wereld, zonder onze ogen te



sluiten voor wat zich tegen het goede
verzet (Vgl. 1 Joh 2,15). De zorgen
van de wereld zijn ook de onze. De
vreugde in de wereld helpt ons ervan
te houden; het verdriet moet ons
aanzetten er nog meer van te
houden. Wat een troost en wat een
gevoel van verantwoordelijkheid
roepen deze woorden van Paulus bij
ons op: alles is van u, maar gij zijt van
Christus en Christus is van God (1 Kor
3,22-23).

Is de heiliging van het werk het
scharnierpunt van onze heiligheid,
dan is het goddelijk kindschap het
fundament ervan. Een kindschap dat
ons door middel van de
heiligmakende genade binnenleidt in
het goddelijke leven van de Heilige
Drie-eenheid, als kinderen van de
Vader, in de Zoon, door de Heilige
Geest. Door de genade van het
doopsel zijn we kinderen van God
geworden. Met dit vrije wilsbesluit
van God is de waardigheid van de



mens onvergelijkelijk opgetild: en
waar de zonde dit wonder heeft
vernietigd, daar heeft de
Verlossing hem opnieuw opgericht
op nog wonderlijker wijze, door
ons op nog intiemere wijze te laten
delen in het goddelijk kindschap
van het Woord[4].

Omdat het een fundament is geeft
het goddelijk kindschap vorm aan
ons hele leven. Als kinderen van God
kunnen we ons met vertrouwen in
gebed richten tot onze Vader. Als
kinderen van God voelen we ons
altijd op ons gemak. Als kinderen
van God durven we met vrijheid na
te denken en besluiten te nemen. We
treden pijn en lijden tegemoet met de
sereniteit van de kinderen van God.
We genieten van de schoonheid zoals
een kind van God dat doet. Al met al
is het goddelijk kindschap aanwezig
in alle gedachten, alle verlangens,
in alles waar ons hart naar
uitgaat[5]. Het breidt zich van



nature uit tot broederlijkheid. De
Geest zelf bevestigt het getuigenis van
onze geest, dat wij kinderen zijn van
God (Rom 8,16). Dit getuigenis is in
ons de kinderlijke liefde voor God[6],
die de broederlijke liefde met zich
meebrengt. “Anderen drinken uit
andere bronnen. Voor ons is de bron
van menselijke waardigheid en
broederschap in het Evangelie van
Jezus Christus?”[7].

Tot slot, het Eucharistisch Offer is het
middelpunt en de wortel van ons
geestelijk leven. In objectieve zin is
het de wortel, want “telkens wanneer
wij het kruisoffer, waardoor ‘ons
paaslam, Christus, is geslacht’ (1 Kor
5,7), op het altaar vieren, wordt het
werk van onze verlossing
voltrokken”[8].

Maar of ons leven ook in subjectieve
zin draait om de Eucharistie hangt
ook af van onze persoonlijke
medewerking met de genade: Blijf



strijden opdat het heilig Misoffer
echt het middelpunt en de wortel
van je geestelijk leven wordt, zodat
je hele dag een eredienst wordgt,
een voortzetting van de Mis die je
bijgewoond hebt en een
voorbereiding op de volgende. Een
dag vol schietgebeden, bezoeken
aan het Allerheiligste, het
opofferen van je beroepswerk, van
je gezinsleven...[9]

De ontwikkeling en de
werkzaamheid van onze apostolische
missie komt ook voort uit het
eucharistische middelpunt van het
christelijk leven: Als al jouw
gedachten en verlangens op het
tabernakel gericht zijn, zullen de
vruchten van heiligheid en
apostolaat overvloedig zijn![10]

Dezelfde apostolische missie

(4) We hebben één en dezelfde
apostolische missie: we zijn
gelijkelijk geroepen om ons te



heiligen en mee te werken aan de
taak van de Kerk om de wereld om te
vormen in de geest van Christus; in
ons geval door het beleven van de
geest van het Opus Dei. De eigen
missie van het Werk valt alleen te
begrijpen binnen de grote missie van
de Kerk, waarin “we allemaal
geroepen zijn om aan de anderen
een expliciet getuigenis af te leggen
van de verlossende liefde van de
Heer, ons, ondanks onze
onvolmaaktheden, zijn nabijheid,
zijn Woord en zijn kracht aanbiedt
en die een zin geeft aan ons
leven”[11].

Slechts in de Kerk, het mystieke
Lichaam van Christus, ontvangen we
de kracht om de hedendaagse wereld
met vruchtbaarheid te dienen.

(5)De apostolische missie beperkt
zich niet tot een aantal afgebakende
activiteiten, want vanuit de liefde
voor Christus kunnen we alle dingen



omvormen tot een christelijke
dienstwerk voor de mensen om ons
heen. Ieder van ons verwezenlijkt de
hele missie van het Werk in zijn
eigen leven: in het gezin, op de
werkplaats, in de gemeenschap waar
men deel van uitmaakt, bij vrienden
en kennissen. Vandaaruit valt te
begrijpen dat de heilige Jozefmaria
benadrukte dat de persoonlijke
apostolische spontaneiteit en het
vrije, door eigen
verantwoordelijkheid gedragen en
door de Heilige Geest
geinspireerde initiatief voor ons
van fundamentele en primaire
betekenis zijn. Het gaat ons niet
om een door en door
gestructureerde organisatie [12].
Vandaar ook dat het apostolaat
van vriendschap en vertrouwen,
dat iedereen persoonlijk beleeft, in
het Opus Dei de voornaamste
plaats heeft.



In het licht hiervan begrijpen we
beter in welke zin alle apostolische
taken en de middelen om ze op
gang te brengen onus et honor, een
last en een eer van allen zijn: de
numerairs, de geassocieerden, de
surnumerairs en ook de
medewerkers [13]. De apostolische
missie dragen we samen, in de
gemeenschap van de heiligen,
verspreid over de wereld en toch
verenigd. Daarom herinnert de
heilige Jozefmaria ons, wanneer
hij spreekt over alle mensen in de
Kerk, dat we door de middelen aan
te wenden zout, licht en gist in de
wereld zullen zijn en een troost
voor God[14].

Hetzelfde pakket aan middelen

(6) Christus is de weg die we
bewandelen moeten om onze missie
tot een goed einde te brengen. Om
Hem als leerlingen en apostelen te
volgen hebben wij, alle leden van het



Opus Dei, eenzelfde pakket aan
middelen: dezelfde normen en
gewoonten waarmee we invulling
geven aan ons leven als christenen
en dezelfde geestelijke en leerstellige
vormingsmiddelen. Afhankelijk van
persoonlijke omstandigheden kan
men ze op de ene of de andere
manier beleven, maar het
totaalpakket is steeds wezenlijk
hetzelfde.

We moeten niet vergeten dat het om
middelen gaat — niet om doelen - die
door de genade van God zorgen voor
een groei van contemplatief leven
midden in de menselijke
uitdagingen, en die gevoed worden
door de overvloed van christelijk
leven die de sacramenten en vooral
de Heilige Eucharistie ons geven.

De vroomheidsoefeningen zijn
onderdeel van een liefdevol gesprek
dat ons hele leven omvat en dat ons
leidt naar een persoonlijke



ontmoeting met Jezus Christus. Het
zijn momenten waarop God op ons
wacht om zijn leven met ons te
delen. De moeite die we doen om ze
te vervullen bevrijdt ons, want de
heiligheid heeft de flexibiliteit van
soepele spieren (...). Heiligheid is
niet gespannen, maar kan
glimlachen, toegeeflijk zijn en
wachten. Heiligheid is leven:
bovennatuurlijk leven[15].

Op deze manier proberen we in ons
leven altijd te streven naar de
volmaaktheid van de liefde, volgens
de geest die God ons heeft gegeven,
en met vertrouwen op de
barmhartigheid van God. Heilig zijn
betekent niet telkens meer dingen
doen of bepaalde doelstellingen
halen die we onszelf hebben
opgelegd. Zoals de heilige Paulus ons
uitlegt bestaat de weg naar de
heiligheid in de medewerking met
het optreden van de Heilige Geest,



totdat Christus in ons gevormd is
(vgl. Gal 4,19).

Eenheid en verscheidenheid

(7) Onze Vader zag het werk dat we
doen als één weefsel, samengeweven
uit verschillende manieren om
dezelfde roeping te beleven. Vandaar
dat hij benadrukte dat er in het Werk
geen klassen zijn en ook geen eerste-
of tweederangs leden, noch op basis
van de verschillende manieren
waarop men de roeping beleeft, noch
op basis van het soort beroep dat
men uitoefent. Zoals in alle
bovennatuurlijke zaken geldt ook
hier dat het beantwoorden aan de
liefde van God wezenlijk is. In welke
mate iemand dat doet valt hier op
aarde niet te beoordelen.

De heilige Jozefmaria drukte deze
eenheid van roeping uit door te
zeggen: de onze is één goddelijke
roeping, één geestelijk
verschijnsel, dat zich flexibel



aanpast aan de persoonlijke
omstandigheden en de levensstaat
van ieder individu. De gelijkheid
van de roeping brengt een
gelijkheid van toewijding met zich
mee, binnen de beperkingen die
van nature horen bij de
verschillende omstandigheden[16].

Het spreekt voor zich dat de eenheid
en verscheidenheid in het Werk ook
de verhouding tussen mannen en
vrouwen behelst: aan de ene kant
eenheid van geest, van apostolische
missie en van middelen; aan de
andere kant gescheidenheid van
activiteiten. Daar komt bij dat er op
centraal en regionaal niveau eenheid
van bestuur is tussen de mannen en
de vrouwen, voor zover het zaken
die het Opus Dei als geheel aangaan
betreft. De bestuursorganen van de
mannen en die van de vrouwen
hebben precies dezelfde
bevoegdheden en
verantwoordelijkheden. In bepaalde



belangrijke gevallen, die in de
statuten vastgelegd zijn, hebben ze
dezelfde bevoegdheid om voorstellen
van de prelaat aan te nemen of af te
wijzen, of, in het geval van de regio’s,
voorstellen van de regionaal vicaris.

Met heel ons leven

(8) Het kan lijken dat sommigen
meer toegewijd zijn aan de missie
van het Werk dan anderen, maar dat
is niet zo. Allen hebben evenveel
toewijding, want Opus Dei zijn en
doen betekent niet alleen, en ook niet
vooral, dat je meehelpt bij bepaalde
taken of dat je actief bent in de
gemeenschappelijke
apostolaatswerken. De roeping en de
missie die daaruit voortvloeit
omvatten heel ons leven, niet slechts
een deel; en heel ons leven is een
gelegenheid en een middel om Jezus
Christus te ontmoeten en om
apostolisch te zijn.



Over ditzelfde onderwerp schreef de
heilige Jozefmaria dat onze roeping
een totale roepingsontmoeting
veronderstelt, omdat, wat de
burgerlijke staat van de persoon
ook mag zijn, zijn toewijding aan
het werk en aan de trouwe
vervulling van de plichten die bij
zijn staat horen volledig is,
volgens de geest van het Opus Dei.
Zich aan God wijden in het Opus
Dei betekent dus niet dat we een
paar activiteiten selecteren om
aan bij te dragen, niet dat we meer
of minder tijd besteden om goede
werken te doen terwijl we andere
laten voor wat ze zijn. Het Opus
Dei vervult ons hele leven[17]. Een
totale roepingsontmoeting, die het
hele eigen leven omvat, met volle
toewijding, want in alles ligt een roep
van God om van Hem te houden en
Hem te dienen besloten, met een
liefde die innerlijke vrijheid is. Don
Alvaro zei er dit over: “Het Werk
vereist een grote elasticiteit; een



minimum aan regels, omdat het
nodig is; maar een minimum, opdat
de letter de geest niet doodt: Want de
letter doodt, maar de Geest maakt
levend (2 Kor 3,6)”[18]

(9) Ik wil jullie met deze brief ook
uitnodigen om jullie dankbaarheid
voor de roeping te vernieuwen. Een
vreugdevolle dankbaarheid, niet
slechts voor de schoonheid van het
Opus Dei als geheel, maar ook voor
de manier waarop die schoonheid
ten volle zichtbaar wordt in de
persoonlijke manier waarop elke
gelovige van de Prelatuur de roeping
beleeft: als numerairs en bij de
vrouwen ook als numeraires-
auxiliairs, als geassocieerden, als
surnumerairs of als leden van het
Priestergenootschap van het Heilig
Kruis.

In dit verband wil ik benadrukken
wat ik jullie een paar maanden
geleden schreef: laat de ervaring van



onze zwakte en de zwakte van de
ander, in vergelijking met het
grootste aanbod dat het christelijke
geloof en de geest van het Werk ons
voorhouden, ons de moed niet doen
opgeven. We kunnen teleurgesteld
raken als we zien hoever ons leven
verwijderd is van het ideaal waar we
naar streven, maar laten we daarop
reageren met het vaste vertrouwen
dat we elke dag opnieuw kunnen
beginnen met de kracht en de genade
van de Heilige Geest[19].

De roeping tot het Opus Dei als
numeraire of numerair

(10) In het hart van het Opus Dei
zijn het de numerairs, geroepen tot
een bijzonder dienstwerk, die zich
voor de voeten van al hun zussen
of broers neerleggen om hun weg
naar de heiligheid aangenaam te
maken, om ze bij te staan in al hun
geestelijke en lichamelijke noden,
om ze bij moeilijkheden te helpen



en om met hun overgave en offer
voor allen een vruchtbaar
apostolaat mogelijk te maken|[20].
Op deze manier geven de numerairs
levendigheid aan hun broers en
zussen: hun werk leidt, door de
geest van allen actief en wakKker te
houden, tot een buitengewone
broederlijkheid en eenheid[21].

Voor de numerairs zijn het
apostolisch celibaat en de volledige
beschikbaarheid voor vormingstaken
en apostolische werken onderdeel
van de roeping tot het Opus Dei. Die
beschikbaarheid, die begrepen en
beleefd moet worden als een speciale
missie om de anderen te dienen,
wordt in de eerste plaats mogelijk
gemaakt doordat de numerairs
wonen in een centrum van het Opus
Dei. Toch kunnen er zich allerlei
omstandigheden voordoen waarin
het beter is dat een numerair niet in
een centrum woont. Dat doet niets af,
noch aan hun identiteit noch aan



hun missie, want ze weten dat hun
leven een dienst is aan de anderen,
waar ze ook wonen.

Beschikbaarheid van hart

(11) De beschikbaarheid van de
numerairs om de anderen te dienen
bestaat in een echte beschikbaarheid
van hart: de werkzame vrijheid om
alleen voor God te leven, en door
Hem, voor de anderen. Die vrijheid
gaat samen met de wil om zich bezig
te houden met de taken die voor het
Opus Dei verricht moeten worden.

Voor sommigen zal de
beschikbaarheid concreet tot uiting
komen door hulp bij vormingstaken
en apostolische werken terwijl men
zich daarnaast wijdt aan een beroep
dat past bij de eigen talenten, studies
en voorkeuren, om naar dat beroep
de vreugde van het evangelie mee te
brengen. Voor anderen zal het
betekenen dat ze zich als beroep
wijden aan het bestuur van de centra



van het Opus Dei, of aan vormings-
of bestuurstaken, of aan helpen bij
apostolische ondernemingen.

Aan de andere kant beperkt de
beschikbaarheid zich niet tot een
passieve houding van ‘doen wat ze
me vragen’, maar komt ze pas
volledig tot bloei als we zelf
nadenken over de talenten die we
van God gekregen hebben en die
vervolgens inzetten in de
apostolische missie; we doen een
stap naar voren, we bieden ons aan,
we tonen initiatief. De
beschikbaarheid is dus geen
stilstaan, maar, integendeel, het
verlangen om voortdurend voort te
gaan op het tempo van God.

Het is nodig dat we de
beschikbaarheid begrijpen en
beleven als een vrijheid, in de zin dat
we nergens anders aan vastzitten
dan aan de liefde (d.w.z. dat we niet
vastzitten aan een bepaald beroep,



noch aan de plek waar we wonen,
etc., zonder na te laten om waar we
wonen goed geworteld te zijn). Het
zijn niet de uiterlijke
omstandigheden die ons vrij maken,
maar de liefde die we in ons hart
dragen.

Onze Vader heeft voorzien dat de
taak om het Opus Dei te besturen bij
de numeraires en numerairs zou
liggen, als één van de concrete
uitingen van hun bijzondere
dienstwerk. De toewijding aan dat
werk is nodig, want het houdt het
leven van het geheel in stand. Toch is
het niet juist om te denken dat
degenen die dit bestuurs- en
vormingswerk doen meer
beschikbaar zijn of meer Opus Dei
doen dan de anderen. Don Javier
heeft daarover geschreven in één
van zijn brieven: “Er is niets aan te
doen dat sommige van mijn dochters
en zonen hun beroepswerk inkorten
of het voor een bepaalde tijd zelfs



helemaal laten liggen, om hun broers
en zussen te helpen in het geestelijk
leven en om het apostolische werk te
leiden”[22].

Onze Vader spreekt op vele plaatsen
over die volledige innerlijke
beschikbaarheid; bijvoorbeeld: Met
goddelijke roeping moeten de
numerairs zich rechtstreeks en
onmiddellijk aan de Heer geven in
een totale offergave, alles gevend
wat ze hebben, hun hele hart, al
hun werk zonder beperking, hun
bezit, hun reputatie[23]. Het gaat er
juist om dat men, om het Opus Dei op
te bouwen, vrijwillig alles opgeeft,
alle activiteiten, welke het ook zijn,
zonder beperkingen. Het is
vanzelfsprekend dat er soms
omstandigheden kunnen zijn die op
een bepaald moment een objectieve
belemmering vormen om bepaalde
verantwoordelijkheden of taken aan
te nemen. Daarom benadruk ik dat
het belangrijkste is dat we die



innerlijke houding hebben van totale
bereidheid om de anderen te dienen
uit liefde voor Jezus Christus.

Een groep mensen genageld aan het
Kruis

(12) Laten we ook deze woorden van
de heilige Jozefmaria in herinnering
roepen: Onze Heer wil voor zijn
Werk geen voorbijgaande
persoonlijkheid: hij vraagt ons een
onsterfelijke persoonlijkheid, want
hij wil dat er in het Opus Dei een
groep mensen genageld aan het
Kruis is: het Heilig Kruis zal ons
duurzaam maken, voor altijd met
dezelfde geest van het Evangelie,
die het actieve apostolaat als
vrucht van gebed en offer zal
meebrengen[24]. Onze Vader spreekt
zich er niet over uit wie het zijn die
de groep mensen genageld aan het
kruis vormen, maar in de voetnoot
bij deze passage merkt don Alvaro op
dat er een aankondiging en een



toespeling doorklinkt van de
verschillende manieren om de
roeping in het Opus Dei te beleven.
We zouden vanwege de context
kunnen denken dat het in dit geval
vooral om numerairs en de
numeraires gaat.

Op sommige plaatsen verwijst de
heilige Jozefmaria ook naar de
priesters als degenen die in het
bijzonder aan het Kruis genageld
zijn. In werkelijkheid moeten we
allemaal aan het Kruis genageld zijn,
ook de geassocieerden en de
surnumerairs, want juist daar
ontmoeten we de Heer, zoals onze
Vader zegt in woorden die een diepe
persoonlijke ervaring van hem
uitdrukken: Het Kruis hebben is
zich vereenzelvigen met Christus,
het is Christus zijn en daarom is
het kinderen van God zijn.[25]

Het kan voor de numeraires en de
numerairs soms in menselijk opzicht



zwaar zijn om een tijdlang het eigen
beroep op te geven om zich
beroepsmatig te wijden aan andere
activiteiten (de huishouding van de
centra van het Werk, het bestuur, de
vorming, het bestuur of de
medewerking in apostolische
ondernemingen), maar dit is een
vruchtbare ontmoeting met het
Kruis, waar de diepste
vereenzelviging met Christus
plaatsvindt en waaruit — vaak
onverwachts — een grote
bovennatuurlijke vreugde opwelt.

(13) Wanneer we verzoeken om lid te
worden van het Werk, kennen en
aanvaarden we vrijwillig — uit liefde!
— deze houding van beschikbaarheid
die ons aanzet ons in te voegen in
een goddelijk project. Tegelijkertijd is
de rijpheid van onze overgave iets
dat met de tijd moet groeien, zoals
alles in het geestelijk leven. Deze
groei komt voort uit de vorming, uit
het innerlijk leven en uit de kleine



momenten waarop onze
beschikbaarheid op de proef wordt
gesteld — kleine veranderingen van
plannen, opdrachten, etc. — die de
ziel voorbereiden op grotere
veranderingen, mochten die nodig
zijn. Het is vanzelfsprekend dat de
directeuren altijd hun best doen de
inspraak van de betrokkenen mee te
wegen als het om grote taken of
veranderingen van leven gaat. De
betrokkenen presenteren met
eenvoud de bezwaren die ze zien,
maar behouden de bereidheid om te
doen wat nodig is, uit liefde voor God
en de zielen.

Ik benadruk nogmaals waar het om
draait: dat een ieder deze stabiele
innerlijke bereidheid heeft tot
overgave ten dienste van de anderen
in het Werk en van zovele andere
mensen die wachten op ons
christelijke dienstwerk: Slaat uw
ogen op en kijkt naar de velden; ze



staan wit, rijp voor de oogst (Joh
4,35).

Deze houding is volmaakt
verenighaar met een gezonde
professionele ambitie en met een
vanzelfsprekende en verantwoorde
zorg voor het economische
onderhoud en andere noden van
onze bovennatuurlijke familie. De
beschikbaarheid om, wanneer het
Werk dat vraagt, van beroep te
veranderen en zich te wijden aan de
vorming van anderen, gaat hand in
hand met de overtuiging dat we
mannen en vrouwen zijn die zich
zoals hun gelijken willen wijden aan
de uitdagingen van deze wereld,
want hun missie is om eraan bij te
dragen de wereld om te vormen en
naar God te leiden. En dat doet men
net zo goed vanuit een
leidinggevende positie of een
vormingstaak in het Werk.



Jullie, de numeraires en de
numerairs, beleven het apostolisch
celibaat als volheid van de liefde in
Christus, die de deur opent voor een
geestelijk vader- en moederschap.
Jullie zijn geroepen een levend
getuigenis te zijn van volledige
overgave aan God, midden in de
wereld, met volle beschikbaarheid
voor het dienen van allen: verliefd
op Jezus, op de anderen en op de
wereld. Jullie ontvangen de
bijzondere roeping om te waken over
een bovennatuurlijke familie en te
zorgen voor jullie broers of zussen.

Jullie kijken uit op een brede
horizon: met jullie leven van
overgave, soms misschien verborgen
en zonder menselijke glans, reikt
jullie vruchtbaarheid tot elk laatste
hoekje van de wereld.

ITII. De roeping tot het Werk als
numeraire-auxiliair



(14) Jullie, de numeraire-auxiliairs,
hebben een speciale diensttaak die
jullie volbrengen door in de centra
van het Werk de sfeer van een
christelijke gezin te scheppen en te
onderhouden. Jullie verwezenlijken
deze taak door jullie beroepswerk en
dat bestaat in jullie geval uit de
huishoudelijke taken in de centra
van de prelatuur. Zoals jullie weten
gaat het niet om een reeks materiéle
taken, die we in zekere mate
allemaal kunnen en moeten doen,
maar om deze taken op zo’n wijze
voor te bereiden, te regelen en te
coordineren dat er echt een thuis
ontstaat waar allen zich op hun
gemak, welkom, geaccepteerd,
verzorgd en tegelijkertijd
verantwoordelijk voelen. Dit, dat
trouwens voor elk mens van groot
belang is, werkt door in het leven en
in de geestelijke stemming van het
hele Opus Dei en al zijn leden. Op die
manier worden jullie “een
onvervangbare steun en een bron



van geestelijke kracht voor de
anderen, die de grote energie
opmerken”[26] van jullie geest.

De persoon en de familie op de eerste
plaats

(15) Met jullie werk verzorgen en
dienen jullie het leven in het Werk,
door de afzonderlijke persoon als
middelpunt en prioriteit van jullie
werk te nemen. Dat is een zeer
concrete uitdrukking van het feit dat
het Werk een familie is; een echte
familie, geen familie in
overdrachtelijke zin. Jullie
herinneren je dat onze Vader zo vaak
heeft gezegd dat de banden in het
Werk sterker zijn dan de banden van
het bloed, en dat heeft ook affectieve
implicaties van wederzijdse
genegenheid.

De heilige Jozefmaria overwoog
veelvuldig dat het werk in de
huishouding van de centra hetzelfde
is dat Onze Lieve Vrouw deed.



Daarom moet de familiesfeer van het
Opus Dei als het ware een
afspiegeling of een voortzetting zijn
van de sfeer in het huis in Nazareth.
We hebben dat weliswaar niet
gezien, maar we kunnen ons
voorstellen hoe het er was.

Ook al wordt het werk dat jullie in de
centra verrichten in verschillende
culturen verschillend genoemd, in
werkelijkheid zijn jullie, de
numeraires-auxiliairs, zussen,
moeders, een integraal deel van de
familie, net als de Vader en de
andere dochters en zonen. Vanwege
de genade die jullie van God hebben
ontvangen om te zorgen voor
iedereen in het Werk, zei de heilige
Jozefmaria dat hij — als het gekund
had -numeraire-auxiliair zou zijn
geweest. Hij noemde jullie zijn kleine
dochters omdat jullie er als laatste
bijkwamen in het Werk, niet omdat
hijj jullie als minderjarig
beschouwde. Integendeel, hij



vertrouwde vooral op jullie trouw,
volwassen en stevig, om de grote
intenties van het Werk vooruit te
helpen.

Vanuit alle achtergronden

(16) Het is geweldig dat jullie, de
numeraires-auxiliairs, vanuit alle
achtergronden komen. In feite komt
het wel eens voor dat sommigen zich
afvragen of God ze vraagt numeraire
of numeraire-auxiliair te worden.
Iets dat men daarbij onder andere
voor ogen kan houden is of men van
nature geneigd is tot de taken die
heel direct te maken hebben met het
dienen en zorgen voor de mensen.
Het is vanzelfsprekend dat de
onderscheiding van de roeping
uiteindelijk van ieder zelf athangt,
met hulp van de geestelijke
begeleiding en de directrices.

In ieder geval begrijpt men dat het
werk in de huishoudelijke taken een
grote waardigheid heeft: die



namelijk van het scheppen en
onderhouden van de warmte van het
huis van een gezin. Bovendien,
degenen die hierin werken, oefenen
met hun werkzaamheid vaak een
veel verderstrekkende invloed uit
dan veel mensen in andere
beroepen, want hun positieve
invloed bereikt buiten hun eigen
gezin ook een grote kring van
vrienden, kennissen en andere
mensen met wie ze te maken
hebben[27].

Het apostolaat van de apostolaten

(17) De heilige Jozefmaria
waardeerde het werk in de
huishouding van onze centra zozeer
dat hij het apostolaat van de
apostolaten noemde. Zonder dit werk
zou het Opus Dei niet vooruit kunnen
komen.

Hij noemde het zo, in de eerste
plaats, omdat het een heel direct
apostolaat is. Ik benadruk dat het



zich niet beperkt tot het verlenen
van enkele materiéle diensten, die op
zich noodzakelijk en belangrijk zijn;
bovenal heeft deze taak, omgevormd
tot gebed, een zeer directe invloed op
de menselijke en geestelijke vorming
van de mensen van het centrum. De
sfeer die jullie scheppen vormt, en
vormt in grote mate.

In feite maakt jullie goed gedane
werk iets dat geestelijks is tastbaar.
Het geeft wat geestelijk is door via de
weg van de tastbare feiten, op een
concrete en constante manier.
Daarom proberen jullie je
huishoudelijk werk met zo groot
mogelijke professionaliteit te doen,
zoals al mijn zonen en dochters hun
werk doen. En door te verheffen tot
de horizon van het geheiligde werk
komt jullie professionele
bekwaambheid rechtstreeks ten goede
aan de mensen, door met jullie werk
menselijkheid en inspiratie te geven
aan het beroep van alle anderen.



In de tweede plaats is het werk in de
huishouding van onze centra
apostolaat van de apostolaten omdat
het al het andere apostolaat mogelijk
maakt, als een voedingsbodem en
een impuls, vooral in de mate dat het
jullie lukt om je werk te veranderen
in een gesprek met God. Door te
werken in de huishouding van
onze centra - zo schreef jullie de
heilige Jozefmaria — nemen jullie
deel aan alle apostolaten, dragen
jullie bij aan al het werk. Dat het
werk in de huishouding van onze
centra goed loopt is een
noodzakelijke voorwaarde, het is
de grootste impuls voor het hele
Werk, als jullie het doen met liefde
voor God [28]. Het is duidelijk te
merken wanneer er in een land of
een stad, waar het apostolische werk
pas net is begonnen, nog geen
numeraires-auxiliairs zijn; het is ook
te merken dat het Werk meer tot
leven komt en dynamischer wordt
wanneer ze zijn gekomen. Bovendien



—en dat is vanzelfsprekend — helpen
jullie, de numeraires-auxiliairs, ook
mee aan vele andere apostolische
ondernemingen, in de mate dat het
voor ieder van jullie mogelijk is.

We zeggen ook dat het werk in de
huishouding van onze centra de
ruggengraat van het Opus Dei is,
omdat het het hele lichaam
ondersteunt, dat zonder niet rechtop
zou kunnen staan. Dit is zo dankzij
God; het gaat om iets dat we altijd
moeten overwegen en waarderen.
Vanzelfsprekend vormen ook jullie,
de andere numeraires die in de
huishouding van onze centra
werken, deze ruggengraat en dit
apostolaat van de apostolaten.

Mijn dochters, numeraires-auxiliairs,
jullie hebben een
enthousiasmerende missie, namelijk
om de wereld, die momenteel zo vol
is van individualisme en
onverschilligheid, om te vormen in



een waar thuis. Jullie werk kan zich,
als het met liefde verricht wordt,
uitstrekken tot alle milieus. Jullie zijn
bezig een wereld te bouwen die
menselijker is en goddelijker, omdat
jullie de waardigheid ervan
bevorderen met jullie werk dat ook
gebed is, met de genegenheid en de
professionaliteit waarmee jullie
zorgen voor de mensen.

IV. De roeping tot het Opus Dei als
geassocieerde

Met een eigen karakter

(18) Jullie, de geassocieerden,
verwezenlijken het Opus Dei vooral
door een diep persoonlijk apostolaat
in jullie eigen beroep en familie, en
door met de numerairs samen te
werken in de zorg voor de andere
gelovigen van het Werk. Jullie tonen
met je leven het zeer vrije karakter
van de apostolische activiteit van
elke gedoopte en jullie doen het met
alle kracht van een celibatair hart.



Daarom kon de heilige Jozefmaria
tegen jullie zeggen: Ik ben jaloers op
jullie. Jullie overgave aan God is
totaal en volledig zoals de mijne,
maar jullie kunnen verder
reiken[29]. Wat bedoelde hij
daarmee? Hij bedoelde dat het
voornaamste is om midden in de
wereld te zijn, midden in de
activiteiten, in de werkzaamheden,
in de families, om het christelijk
leven daarnaartoe te brengen.

Jullie bevinden je in zeer
verschillende omstandigheden en
bewegen je in allerlei professionele
milieus. Jullie levens bestrijken een
eindeloos terrein aan mogelijkheden
om de geest van het Opus Dei te
beleven en te verspreiden. Door de
variéteit van jullie eigen
achtergronden bereiken jullie het
hele sociale weefsel; doordat jullie
meer permanent ergens wonen,
maken jullie het mogelijk dat het
apostolaat wortel schiet in een



gebied; jullie manier van leven
maakt het mogelijk om vele
verschillende kennissen en relaties
stabiel te onderhouden: met familie,
met collega’s, met buren, in het dorp,
de stad of het land waar jullie
wonen. Jullie bereiken meer
mensen, zoals de heilige Jozefmaria
zel, niet alleen qua reikwijdte, maar
ook qua diepte van het apostolaat,
ook omdat jullie met je leven laten
zien wat een overgave met
onverdeeld hart aan God midden in
de wereld is.

Het is dus goed te begrijpen dat onze
Vader verlangde dat jullie dubbel in
aantal zouden zijn vergeleken met de
numerairs: want het voornaamste is
het werk midden in de normale
omstandigheden en de eigen
werkzaamheden van eenieder.

Als iemand, wanneer hij nadenkt
over de roeping tot het Werk, twijfelt
tussen numerair en geassocieerde



kan het nodig zijn om hem of haar te
laten zien dat het verkeerd is te
denken dat het meer is om numerair
te zijn dan geassocieerde. Dit is van
groot belang in het onderscheiden
van de roeping. Er zijn gevallen
waarin het evident is hoe iemand de
roeping tot het Opus Dei moet
beleven: wanneer iemand getrouwd
is bijvoorbeeld, dan kan hij
surnumerair worden en niet
geassocieerde of numerair. Maar er
zijn ook gevallen waarin het niet zo
evident is en in dat geval moet
degene om wie het gaat zelf
uiteindelijk onderscheiden, want hij
is degene die concreet ervaart wat
God vraagt, binnen de ene
gemeenschappelijke roeping.
Vanzelfsprekend is het raadzaam en
passend om hulp te vragen in de
geestelijke leiding en ook aan de
directeuren of directrices die de
persoon kennen en willen helpen om
te onderscheiden wat God wil.



De goede geur van Christus

(19) Concreet verwijzend naar de
geassocieerden schreef de heilige
Jozefmaria: Door middel van hun
werk — soms in gemeenschappelijke
apostolaatswerken - in alle
omstandigheden van de
maatschappij, op alle plaatsen, in
alle verschillende hoeken en gaten
van de wereld, verspreiden ze
tussen hun medemensen de goede
geur van Christus; ze doen hun
best om een christelijke betekenis
te geven aan de sociale,
professionele, economische en
andere taken — zowel de officiéle
als de persoonlijke - die horen bij
hun eigen klasse en sociale
omstandigheden. En dit
normaalgesproken zonder dat ze
hoeven te veranderen van werk of
woonplaats[30]. 1k heb Don Javier
horen zeggen, in navolging van de
heilige Jozefmaria, dat jullie, de
geassocieerden, op een bijzonder



duidelijke manier laten zien wat het
Opus Dei is, door de heiliging van het
gewone leven, van het beroepswerk
en van het familieleven, zonder van
plaats te veranderen.

Jullie werken soms in
onderwijsinstellingen van het Opus
Dei of in andere apostolische
ondernemingen. Maar dat is niet
jullie voornaamste manier om aan de
missie van het Werk deel te nemen,
omdat die missie geheel in jullie
handen ligt. Soms is het nodig dat
jullie die taken op je nemen, maar
het voornaamste is de heiliging van
het gewone leven, de vriendschap en
het vertrouwen met de mensen, en
wanneer dat uitkomt met jullie
vrienden meegaan naar de
vormingsmiddelen van het werk van
Sint Rafaél en Sint Gabriél. In één
woord: God roept jullie om gist te
zijn midden in het deeg. Belangrijk
voor jullie, ik benadruk het, is het
werk midden in de normale



omstandigheden en in het eigen
beroep van ieder van jullie.

V. Priesters van de Prelatuur

(20) De priesterroepingen in het
Werk komen uit de numerairs en
geassocieerden en ze zijn net zo
essentieel voor de theologische en
juridische werkelijkheid van de
Prelatuur als de leken. Deze roeping
is geen bekroning van de roeping tot
het Werk maar een nieuwe manier
om die te beleven, met een grotere
plicht dan de anderen hebben om
het hart op de vloer te leggen zoals
een tapijt: een zachte ondergrond
voor de stappen van hun broers en
zussen[31].

De priesters van de Prelatuur wijden
zich, naast alles wat eigen is aan het
ministerieel priesterschap in de Kerk
met de eucharistie als middelpunt,
aan het priesterlijk dienstwerk voor
de andere gelovigen en aan
priesterlijke zorg voor de



apostolische ondernemingen.
Concreet houden ze zich, als
afgebakende pastorale missie binnen
de Prelatuur, bezig met de viering
van de sacramenten van Eucharistie
en Biecht, met de verkondiging van
het Woord van God, met de
geestelijke leiding en met een brede
taak van leerstellige vorming.

Het feit dat de priesters van de
Prelatuur net als de anderen leven
volgens de geest van het Werk
betekent dat ze een bepaalde
priesterlijke stijl hebben: in hun
dienstwerk weerspiegelen ze
noodzakelijjk de seculiere geest; ze
respecteren en bevorderen met veel
fijngevoeligheid de
verantwoordelijkheid en het
initiatief van de lekengelovigen; ze
handelen op een bovennatuurlijke
wijze om mensen tot God te doen
naderen; ze bevorderen in de
anderen een geest van vrijheid, dus
van liefde; ze nemen zelf initiatief



om een rijk priesterlijk werk op te
bouwen. Vanzelfsprekend dragen ze
in de mate dat het mogelijk is ook bij
aan de activiteiten van de
bisdommen.

In dienst van de rest

(21) Aan het begin van een van zijn
brieven, speciaal gericht aan zijn
zonen die priesters zijn, schreef de
heilige Jozefmaria: Jullie zijn
gewijd, mijn priesterzonen, om te
dienen. Sta me toe te beginnen met
een herinnering dat jullie missie er
een is van dienen. Ik ken jullie en ik
weet dat dit woorden ‘dienen’ een
samenvatting is van al jullie
ambities, van jullie hele leven, en
dat het jullie trots en mijn troost
is: want die goede en oprechte wil
van jullie - die ook de leken, jullie
broers en zussen hebben — om
altijd bezig te zijn om het goede te
doen voor de anderen, geeft me het
recht om te zeggen dat jullie



gaudium meum, et corona mea (Fil
4,1) zijn, mijn vreugde en mijn
kroon/[32].

De geest van dienstbaarheid beweegt
jullie, de priesters, om jullie in de
praktijk als één meer tussen jullie
broers te voelen en het ook te zijn,
bewust van het feit dat er in het Opus
Dei maar één klasse is, ook al
bestaat die uit clerici en leken [33].
Tegelijkertijd proberen jullie met je
voorbeeld en je woorden als het
ware opwekkers van verlangen tot
heiligheid te zijn voor de rest, en
instrumenten voor de eenheid van
het Werk. Probeer, terwijl jullie altijd
heel dicht bij de rest blijven, de juiste
menselijke toon aan te slaan en de
priesterlijke waardigheid te bewaren
in de manier waarop jullie je
gedragen, in jullie gesprekken, etc.

Mijn kinderen, als de heilige
Jozefmaria tegen ons allemaal
gezegd heeft: We moeten over



Christus spreken, niet over onszelf
[34], dan moeten jullie, de priesters,
vooral je best doen om er niet uit te
springen, niet de hoofdrol te willen
spelen, maar om Jezus Christus eruit
te laten springen en de hoofdrol te
geven in jullie leven, en dat het in
alle gevallen jullie broers en zussen
zijn die opvallen, niet jullie. Zoals
jullie goed weten en ook beleven, is
het hiertoe vooral nodig dat jullie de
eenheid met God, het gebed en het
vreugdevolle offer goed beleven, in
eenheid van leven.

VI. Over het apostolisch celibaat
van de numerairs en
geassocieerden

(22) De roeping tot het Werk brengt
voor de numerairs en geassocieerden
het apostolisch celibaat mee, dat een
geschenk van God en een
aanvaarden van dit geschenk is door
het antwoord van de liefde aan de
Liefde. Houdet altijd voor ogen dat



het de Liefde - de Liefde van alle
liefdes - is die het motief voor ons
celibaat is [35]. Daarom moeten we
het celibaat niet slechts en ook niet
vooral zien als een functionele optie,
dat wil zeggen, als iets dat nuttig is
om ons meer aan de ondernemingen
van het Opus Dei te kunnen wijden
of om van de ene naar de andere
plaats te kunnen gaan. Het is waar
dat het celibaat dat mogelijk maakt
en vergemakkelijkt, maar de
fundamentele drijfveer is dat het een
bijzonder geschenk van
vereenzelviging met het leven van
Christus is. “Het celibaat moet een
getuigenis van geloof zijn: het geloof
in God wordt concreet in deze vorm
van leven, die slechts vanuit God
enige zin heeft. Het leven op Hem
bouwen door van een huwelijjk en
een gezin af te zien betekent God als
werkelijkheid aanvaarden en
ervaren om Hem zo naar de mensen
te kunnen brengen” [36].



Het apostolisch celibaat scheidt ons
niet van de rest; maar omdat het een
onverdeelde overgave van het hart
aan God met zich meebrengt moet
het merkbaar zijn in een manier van
leven, vergelijkbaar met die van een
getrouwd persoon, die zich ook niet
gedraagt alsof hij geen enkele
verplichting van trouw heeft
tegenover zijn partner.

Als de roeping radicaal wordt beleefd
kan dat soms botsen met de
standaarden van de wereld. Ook hier
kunnen we de meer algemene
woorden van de heilige Jozefmaria
op toepassen: “En als mijn leven in
botsing komt met een verheidenst
of heidens milieu, zal mijn
natuurlijkheid dan niet gekunsteld
lijken?”, vraag je me. - En ik
antwoord je: Zonder twijfel zal
jouw leven botsen met dat van
hen: dat contrast, dat ontstaat
doordat je je geloof met je werken
bevestigt, is nu juist de



natuurlijkheid die ik van je vraag

[371.

Laten we steeds onze overtuiging
vernieuwen dat het geschenk van het
apostolisch celibaat teken is van een
goddelijke voorliefde, een roeping tot
een bijzondere vereenzelviging met
Jezus Christus, die een groter
vermogen met zich meebrengt,
menselijk maar vooral
bovennatuurlijk, om de hele wereld
lief te hebben. Vandaar dat het
celibaat, dat afziet van het fysieke
vader- en moederschap, een veel
groter geestelijk vader- en
moederschap mogelijk maakt. Maar
in elk geval zal diegene meer
vereenzelvigd zijn met Christus die
meer houdt van de Heer, celibatair of
getrouwd, omdat ook het huwelijk
een goddelijke weg op aarde is[38].

VII. De roeping tot het Opus Dei als
surnumeraire of surnumerair

Het is veel genade van God



(23) Jullie, de surnumerairs, die
trachten alle facetten van jullie
levens te heiligen, en op bijzondere
wijze het huwelijks- en gezinsleven,
aangezien jullie normaalgesproken
getrouwd zijn, vormen het grootste
deel van de gelovigen van het Opus
Dei. In 1947 schreef de heilige
Jozefmaria het volgende aan zijn
kinderen in Spanje, als antwoord op
enkele vragen die hij had gekregen
over de surnumerairs: Ik las de
aantekeningen over de
surnumerairs. (...) Komende week
zal ik je de papieren terugsturen
met een enkele concrete
aanwijzing: in elk geval kan ik
alvast zeggen dat we niet uit het
00g moeten verliezen dat het niet
gaat om de inschrijving van een
paar heren in een bepaald
genootschap (...) Surnumerair zijn
is veel genade van God![39]. Het is
God die de genade geeft: veel
genade, zegt de heilige Jozefmaria;
en een grote genade: die van de



roeping tot het Werk. Voor de
surnumerairs brengt deze roeping
een bijzondere hulp mee om de eigen
weg naar de heiligheid, die invulling
krijgt door het doopsel en in de
meeste gevallen ook door het
sacrament van het huwelijk en door
de vorming van een gezin, te
bewandelen.

De roeping veronderstelt een
uitverkiezing en richt zich, zoals ik
eerder heb geschreven, op een
missie: het Opus Dei zijn en doen in
de Kerk. In de Instructie van Sint
Gabriél schrijft de heilige Jozefmaria,
sprekend over de surnumerairs: Ik
Zie deze grote werkzame keur aan
mensen (...). Allen, ieder in het
bewustzijn te zijn uitverkozen
door God, om de persoonlijke
heiligheid midden in de wereld te
bereiken, juist op de plek die hij in
de wereld inneemt, met een stevige
en ontwikkelde vroomheid, gericht
op de vreugdevolle vervulling van



de plichten van elk moment, ook al
kost het moeite[40]. Laten we de
roeping dus nooit zien als een set
vereisten en verplichtingen, ook al
horen die er ook bij, maar bovenal
als een uitverkiezing door God, als
een groot geschenk van God.

De horizon die betekenis geeft aan
jullie missie is om gist te zijn die de
mensen vergoddelijkt en ze door ze
goddelijk te maken tegelijkertijd
waarlijk menselijk te maken|[41].
Zoals Aquila en Priscilla die de
heilige Paulus opnamen in Korinthe
(vgl. Hand 18,2) en die het evangelie
verkondigden aan Apollo en aan vele
anderen (vgl. Hand 18,26; Rom 16,3; 1
Kor 16,19); zoals zovelen van de
eerste christenen die een normaal
leven hadden net als hun tijdgenoten
maar die tegelijkertijd zout der aarde
waren en licht voor een wereld die in
nevelen gehuld ging.



Onder de surnumerairs treffen we
het hele scala aan sociale
omstandigheden en beroepen aan.
Alle omstandigheden en situaties
van het leven worden geheiligd
door die kinderen van mij,
mannen en vrouwen, die zich in
hun staat en situatie in de wereld
wijden aan het zoeken naar de
christelijke volmaaktheid met
volheid van roeping([42]. Merk op
hoezeer onze Vader de volheid van
roeping benadrukt. Wat betreft de
verscheidenheid is het duidelijk dat
die voortvloeit uit het feit dat het
Werk een weg van heiliging en
apostolaat in het gewone leven is;
een gewoon leven dat de hele
verscheidenheid toestaat van het
menselijke en eerbare.

Huwelijk en gezin

(24) De roeping tot het Werk als
surnumerair ontwikkelt zich in de
eerste plaats in de gezinsomgeving.



Jullie eerste apostolaat is
thuis[43]. De heilige Jozefmaria had
de ambitie dat de huizen van de
surnumerairs kleine christelijke
gemeenschappen zouden zijn die de
boodschap van het evangelie
uitstralen[44]. Dat is wat jullie de
samenleving meegeven. Vandaar dat
hij jullie ook schreef: De vorming
die het Opus Dei jullie geeft brengt
jullie ertoe de schoonheid van het
gezin te waarderen, het
bovennatuurlijke werk dat het
stichten van een gezin betekent, de
bron van heiligheid die verborgen
ligt in de huwelijkse plichten [45].

Daarnaast zijn jullie geroepen om
een goede invloed te hebben op
andere gezinnen. In het bijzonder
door ze te helpen om een christelijk
gezinsleven te hebben en de
jongeren voor te bereiden op het
huwelijk, zodat veel jonge mensen de
ambitie opvatten en de bagage
meeKkrijgen om nieuwe christelijke



gezinnen te vormen, waaruit ook de
vele roepingen tot het apostolisch
celibaat die God wil kunnen
voortvloeien.

Ook de ongetrouwden, de weduwen
en weduwnaars - en
vanzelfsprekend ook de huwelijken
zonder kinderen — kunnen in het
gezin een eerste apostolaat zien,
want jullie zullen altijd op de ene of
andere manier een familieomgeving
hebben waar jullie voor kunnen
zorgen.

Een christelijke invloed op de eigen
omgeving

(25) De heilige Jozefmaria zag in
jullie een grote mobilisatie van
christenen die in hun werk en sociale
omgeving de liefde van Christus
uitstralen, vooral door middel van
het apostolaat van vriendschap en
vertrouwen. Daarmee dragen jullie
ook bij aan het verbeteren van
structuren van de samenleving, door



die steeds menselijker te maken en
steeds meer passend bij het leven
van de kinderen van God, door actief
deel te nemen in de oplossingen voor
de problemen van onze tijd. Jullie
doen een zeer vruchtbaar
apostolaat wanneer jullie je best
doen om een christelijke richting
mee te geven aan de beroepen,
instituties en menselijke
structuren waarin jullie werken
en aanwezig zijn [46].

Het is duidelijk dat de roeping en de
daaruit voortvloeiende missie van de
surnumerairs zich niet beperken tot
het beleven van enkele vrome
gewoonten, vormingsmiddelen
bezoeken en deelnemen aan een of
andere apostolische activiteit, maar
dat het jullie hele leven omvat,
omdat alles in jullie leven een
ontmoeting met God en apostolaat
kan zijn. Lid zijn van het Opus Dei
betekent dat we het Opus Dei
verwezenlijken in ons eigen leven en



dat we er, in de gemeenschap van de
heiligen, aan bijdragen dat het
wereldwijd verwezenlijkt wordt. Of
zoals onze stichter het in beeldende
woorden uitdrukte: het Opus Dei
doen door zelf Opus Dei te zijn.

Het Werk als iets eigens beschouwen
zal jullie een levendige belangstelling
geven in de vorming, om Christus
naar de anderen te brengen en om
redenen te geven voor jullie geloof.
De vorming die het Opus Dei jullie
geeft is flexibel: het voegt zich
naar jullie persoonlijke en sociale
situatie, zoals de handschoen zich
voegt naar de hand. (...) Omdat
onze Geest er één is en de
ascetische middelen dezelfde
kunnen en moeten we het in alle
gevallen doen, zonder starheden

[471.

De flexibiliteit die de starheid uit de
weg gaat betekent niet dat
surnumerair zijn gepaard gaat met



een kleinere vereiste om heldhaftig
te zijn of om Jezus Christus te volgen.
Daarom past het dat we minder naar
de verscheidenheid van
omstandigheden kijken en meer naar
dezelfde essentie die in al die
omstandigheden de roep van God is,
een door God gegeven missie. In
welke situatie dan ook gaat het erom
dat we met Jezus zijn, van Hem
houden, met Hem werken en Hem
overal mee naartoe nemen.

Toen de heilige Jozefmaria schreef
dat de surnumerairs zich ten dele
toewijden aan het dienen van het
Opus Dei [48],bedoelde hij de
materiéle beschikbaarheid voor
concrete apostolische
ondernemingen, niet de algemene
beschikbaarheid om het Opus Dei te
doen, want dat is een taak, ik
benadruk het nogmaals, die men met
het hele leven verricht. Daarom
schrijft onze Vader ook, wanneer hij
spreekt over de apostolische missie



van de surnumerairs: Dit is geen
apostolaat dat men sporadisch of
bij gelegenheid verricht, maar
gewoonlijk en vanwege een
roeping, door het op te richten als
ideaal van het hele leven [49].

God rekent erop dat jullie spontaan
en met initiatief als een waaier
opengaan en de vreugde van het
evangelie naar alle soorten mensen
brengen. Jullie moeten initiatief
tonen in jullie apostolische
activiteit, binnen de brede grenzen
van onze geest, om in elke plaats,
in elk milieu en in elke tijd die
activiteiten te ondernemen die het
beste passen bij de
omstandigheden [50].

Dit is de grote missie van mijn
dochters en zonen de surnumerairs,
die geen grenzen kent: Er mag niet
één dorp zijn waar niet tenminste
één surnumerair onze geest
uitstraalt[51].



VIII. De roeping tot het Werk als
geassocieerde of surnumerair van
het Priestergenootschap van het
Heilig Kruis

(26) Jullie zijn net zo goed van het
Opus Dei als ik, zei de heilige
Jozefmaria tegen de priesters en
diakens, geassocieerden en
surnumerairs, van het
Priestergenootschap van het Heilig
Kruis, die niet in de Prelatuur
geincardineerd zijn.

Het is vanzelfsprekend dat de roep tot
heiligheid midden in de wereld ook
geldt voor de seculiere priesters die
geincardineerd zijn in de bisdommen.
De roeping tot het Opus Deti is
dezelfde: de goddelijke roeping om de
heiligheid te zoeken en apostolaat te
doen in de omstandigheden en in de
uitoefening van de eigen plichten van
eenieder, met dezelfde geest en
dezelfde ascetische middelen, en deel



uitmakend van de familie van het
Opus Dei.

De juridische vorm die het
lidmaatschap van het Opus Dei
aanneemt is zeker verschillend tussen
de gelovigen van de Prelatuur en de
leden van het Priestergenootschap
van het Heilig Kruis die niet zijn
geincardineerd in de Prelatuur. Het
verschil in de juridische band, die in
het ene geval van jurisdictie en in het
andere associatief is, doet niet af aan
de eenheid van roeping tot heiligheid
met dezelfde geest en dezelfde
specifieke middelen van het Opus Dei.

Dit juridische verschil waarborgt dat
jullie roeping tot het Werk jullie niet
van je plaats haalt, omdat jullie
geincardineerd blijven in jullie
bisdommen zonder dat er ook maar
iets verandert in jullie band met je
bisschop en met de andere priesters in
het diocees. Jullie roeping versterkt en
ondersteunt met geschikte middelen



de trouwe en edelmoedige vervulling
van jullie priesterlijke plichten en
diensttaken, terwijl het voor jullie de
weg naar de heiligheid aangenamer
maakt. Bovendien komt het vooral
jullie toe om roepingen tot het
priesterschap te bevorderen en zijn
jullie geroepen om zuurdeeg van
eenheid met de bisschoppen en van
broederlijkheid binnen het
presbyterium van jullie bisdommen te
zijn.

Hoezeer heeft onze Vader jullie niet in
die zin aangemoedigd! Probeer
elkaar te vergezellen, ook in
menselijke zin. Heb een hart van
vlees en bloed, want het is ook met
een hart van vlees en bloed
waarmee we houden van Jezus,
van de Vader en van de Heilige
Geest. Zien jullie dat één van jullie
broers uitgeput is, ga!, ga naar
hem toe, wacht niet tot je erom
gevraagd wordt! [52]



Het verschaft vreugde te bedenken dat
de heiliging van het werk — het
scharnierpunt van het geestelijk leven
—voor de leden van het
Priestergenootschap van het Heilig
Kruis wezenlijk betekent dat ze hun
priesterlijke werk heiligen. In de
voornaamste aspecten ervan is dat
reeds objectief een heilig werk, maar
het is tegelijkertijd, zoals elk werk, de
plaats en het middel voor de
persoonlijke heiliging en apostolaat.

KKk

(27) We zijn op weg naar de
honderdste verjaardag van 2 oktober
1928, de dag waarop God aan de
heilige Jozefmaria het Opus Dei liet
zien. Sindsdien heeft de wereld, de
Kerk — en dus het Opus Dei — veel
vreugde en veel leed gekend en dat
zal zo blijven doorgaan.

Op 27 maart 1975 bracht onze Vader
terwijl hij al biddend aan het preken
was de relatief korte geschiedenis



van het Opus Dei in herinnering: een
onmetelijk panorama: zoveel leed,
zoveel vreugde. En nu is alles
vreugde, alles vreugde... Want we
hebben de ervaring dat het leed de
hamer is van de kunstenaar die
van ons allen - uit onszelf zijn we
een vormeloos hoopje klei — een
gekruisigde wil maken, een
Christus, de alter Christus die we
moeten zijn. Heer, bedankt voor
alles. Enorm bedankt![53]

De schoonheid van de christelijke
roeping, precies zoals de Heer die in
het Opus Dei een concrete vorm
heeft gegeven voor ieder van ons,
moet voor ons een bron van vreugde
zijn: aan de ene kant een gezonde
menselijke vreugde omdat er zoveel
goede mensen en dingen zijn; aan de
andere kant en heel in het bijzonder
die bovennatuurlijke vreugde die
zoals onze Vader bevestigde wortels
hebben in de vorm van een Kruis.
Het vervult ons van blijdschap om te



weten - laten we dit opnieuw
overwegen — dat het Heilig Kruis
ons duurzaam zal maken, voor
altijd met dezelfde geest van het
Evangelie, die het actieve
apostolaat als vrucht van gebed en
offer zal meebrengen[54].

We vragen aan de Allerheiligste
Maagd dat ze ons zegent en dat ze
ons eraan herinnert dat wij allen het
Opus Dei in onze handen hebben. Als
we ons op die manier aansluiten bij
de wil van God en aan zijn genade
beantwoorden dan zal de
geschiedenis die begon op 2 oktober
1928 doorgaan tot het einde der
tijden, ondanks onze zwakte en onze
fouten: we zullen doorgaan met
werken met vreugde en trachten alle
menselijke activiteiten met Christus
bekronen, ter ere van God.

Met alle genegenheid zegen ik jullie

jullie Vader



Fernando

Rome, 28 oktober 2020

[1] Brief 9 januari 1932, nr.9.

[2] Brief 12 december 1952, nr. 35.
[3] Brief 31 mei 1954, nr. 17

[4] Brief 19 maart 1967, nr. 93.

[5] Vrienden van God, nr. 146

[6] Vgl. Sint Thomas van Aquino,
Commentaar op de brief aan de
Romeinen, cap. 8§, lec. 3.

[7] Franciscus, Encycliek Fratelli tutti,
nr. 277.

[8] Tweede Vaticaanse Concilie,
Const. Lumen Gentium, nr. 3.

[9] Smidse, nr. 69.



[10] Ibid. nr. 835.

[11] Franciscus, Apostolische
Exhortatie Evangelii Gaudium, nr.
121.

[12] Gesprekken, nr. 19

[13] Brief 31 mei 1954, nr. 34.

[14] Christus komt langs, nr. 74.

[15] Smidse, nr. 156

[16] Brief 24 december 1951, nr. 137.
[17] Brief 25 januari 1961, nr. 11.

[18] Zalige Alvaro del Portillo,
aantekening 135 bij de Instruccion
sobre la obra de San Miguel

[19] Vgl. Bericht 20 juli 2020
[20] Brief 29 september 1957, nr. 8.

[21] Ibid., nr. 76.



[22] Javier Echevarria, pastorale
brief, 28 november 1995, nr. 16.

[23] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr. 113.

[24] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, nr. 28

[25] Meditatie, 28 april 1963

[26] Heilige Johannes Paulus I,
Apostolische brief Mulieris
dignitatem, nr. 30.

[27] Gesprekken, nr. 88.

[28] Brief 29 juli 1965, nr. 11.

[29] Samenzijn, 15 september 1962.
[30] Brief 29 september 1957, nr. 13.
[31] Brief 8 augustus 1956, nr. 7.
[32] Ibid. n. 1.

[33] Ibid. n. 5.



[34] Christus komt langs, nr. 163.

[35] Instruccion para la obra de San
Miguel, nr. 84.

[36] Benedictus XVI, toespraak, 22
december 2006.

[37] De Weg, nr. 380.
[38] Gesprekken, nr. 92.

[39] Brief aan de algemene raad van
het Opus Dei, 18 december 1947.

[40] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr. 9.

[41] Brief 9 januari 1959, nr. 7.
[42] Ibid., nr. 10.

[43] Ibid., nr. 53

[44] Christus komt langs, nr. 30.
[45] Brief 9 januari 1959, nr. 53.

[46] Ibid., nr. 17.



[47] Ibid., nr. 33.

[48] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr. 23.

[49] Ibid., nr. 15.
[50] Brief 24 oktober 1942, nr. 46.
[51] Brief 9 januari 1959, nr. 13.

[52] Aantekening van een intieme
bijeenkomst met priesters, 26
oktober 1972, in het algemene
archief van de Prelatuur, sectie P04
1972, 11, p. 767.

[53] Woorden genomen uit zijn
prediking, in het algemene archief
van de Prelatuur, sectie P01 1975, p.
809.

[54] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, nr. 28




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/brief-van-de-prelaat-28-
oktober-2020/ (17-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-28-oktober-2020/

	Brief van de prelaat (28 oktober 2020): Roeping tot het Opus Dei

