
opusdei.org

Brief van de prelaat
(16 februari 2023):
Broederlijkheid

Mgr. Fernando Ocáriz nodigt
ons uit na te denken over
enkele houdingen en uitingen
van broederlijkheid.

16-2-2023

Download de brief:

PDF ► Brief van de Prelaat (16
februari 2023)

Mobi ►Brief van de Prelaat (16
februari 2023)

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/brief_van_de_prelaat_16_februari_202320230224144500408064.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/brief_van_de_prelaat_16_februari_202320230224144500408064.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/2302%20mobi_brief_Mgr_Oc%C3%A1riz_broederlijkheid20230218195349483369.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/2302%20mobi_brief_Mgr_Oc%C3%A1riz_broederlijkheid20230218195349483369.mobi


Mijn geliefde dochters en zonen,
moge Jezus jullie behoeden!

1. Door middel van deze brief wil ik
jullie uitnodigen om met mij enkele
aspecten te overwegen die vervat
zijn in die woorden van de Heer, die
we al zo vaak hebben overwogen:
“Dit is mijn gebod, dat jullie elkaar
liefhebben zoals Ik jullie heb
liefgehad” (Joh 15,12).

Jezus heeft ons tot het einde toe
liefgehad, zozeer zelfs dat Hij zijn
leven heeft gegeven voor ieder van
ons. Wij weten dit en wij willen het
geloven met een levendiger en
daadkrachtiger geloof. Vragen wij
Hem net als de apostelen:
“Vermeerder ons geloof” (Lc 17,5).
Op die manier zullen wij met
Johannes uit volle overtuiging
kunnen zeggen: “Wij hebben de



liefde van God voor ons gekend en
geloofd” (1 Joh 4,16).

“God is liefde” (1 Joh 4,8) en Hij roept
ons op tot liefde: “Dat is onze hoogste
roeping, onze roeping bij uitstek; en
daaraan is ook de vreugde van de
christelijke hoop verbonden. Wie
liefheeft, heeft de vreugde van de
hoop, van de ontmoeting met de
grote liefde die de Heer is”.[1]

Onze liefde voor God - een
bovennatuurlijke liefde - is een
beantwoording aan die goddelijke
liefde voor ieder van ons. De Heer
zelf stelt die als model en referentie
voor onze liefde tot de anderen. De
liefde tot God en de liefde tot de
ander zijn zo nauw met elkaar
verbonden dat “we bij elke daad van
broederlijkheid we met het hoofd en
het hart vaak niet kunnen
onderscheiden of het gaat om een
dienst aan God of om een dienst aan
onze broeders en zusters. Want in



het tweede geval dienen wij God
dubbel”.[2]

2. De liefde voor anderen is zo
beslissend in ons leven dat “wij
weten dat wij uit de dood zijn
overgegaan in het leven, omdat wij
onze broeders en zusters
liefhebben” (1 Joh 3,14). De
naastenliefde ontwikkelt zich op
talloze manieren en strekt zich uit
over de hele wereld. Niemand kan
ons onverschillig laten, want “ieder
van ons is de vrucht van een
gedachte van God. Ieder van ons is
gewild, ieder van ons is geliefd, ieder
van ons is nodig”.[3]

Met deze brief wil ik ons laten
nadenken over enkele relevante
houdingen en vormen van
broederlijkheid. In zekere zin
worden ze samengevat in deze
woorden van de heilige Jozefmaria:
“Met veel aandrang predikte de
apostel Johannes het mandatum



novum, het nieuwe gebod: “Hebt
elkaar lief!” Ik zou jullie op de knieën
willen smeken – zonder theater,
want het komt recht uit mijn hart –
om uit liefde tot God van elkaar te
houden, elkaar te helpen, elkaar de
hand te reiken, elkaar te vergeven”.[4]

De reikwijdte van begrip

3. Het woord begrip roept in de
context van de persoonlijke omgang
soms alleen maar een van zijn
aspecten op: het aspect van het zich
niet verbazen over de fouten en
tekortkomingen van anderen. In dat
geval zouden we deze zin uit De Weg
niet volledig begrijpen: “Meer dan in
het ‘geven’, bestaat de liefde in het
‘begrijpen’.”[5]

Het begrip dat de vrucht is van de
naastenliefde, “begrijpt”: het “ziet”
allereerst niet de gebreken of fouten,
maar de deugden en kwaliteiten van
anderen. Ik herinner me een
meditatie die don Javier op 26



augustus 1999 tijdens een
zomercursus in Olbeira (een
retraitehuis in Galicië, Spanje) hield:
hij spoorde ons met kracht en
genegenheid aan “de mensen niet te
zien door de lens van hun fouten,
maar door de lens van hun
deugden”. Liefde doet ons met
vreugde het positieve in anderen
zien. “Wij moeten ons verheugen in
de voorspoed van onze naaste als in
onze eigen voorspoed”.[6] Dit is het
tegenovergestelde van anderen zien
door de lens van die donkere zonde
van afgunst, die een gevoel van
droefheid geeft bij het zien van
andermans goed.

Anderzijds is ieder mens altijd meer
waard dan wat wij gewoonlijk zien.
In zekere zin gebeurt vaak wat we
lezen in de Heilige Schrift, wanneer
de brief aan de Hebreeën ons
aanspoort de gastvrijheid niet te
vergeten. Dankzij de gastvrijheid
hebben “sommigen engelen



ontvangen zonder het te weten” (Heb
13,2).

4. Het begrip dat voortkomt uit liefde
stelt ons ook in staat de fouten en
tekortkomingen van anderen te zien:
we begrijpen de persoon, zowel het
positieve als het negatieve. En we
kunnen er zeker van zijn – de liefde
ziet dit omdat zij heel wijs is – dat het
positieve veel belangrijker is dan het
negatieve. In ieder geval is het
negatieve geen reden voor scheiding,
maar voor gebed en voor hulp; zo
mogelijk voor meer genegenheid; en
zo nodig voor de broederlijke
vermaning.

Onze Vader heeft op vele manieren
aangedrongen op deze soms
heldhaftige uiting van naastenliefde:
“Beoefen de broederlijke vermaning, 
ne sit populus Domini sicut oves
absque pastore (Nm 27,17), opdat
deze bovennatuurlijke Familie, die
het Werk van God is, niet verschijnt



als een groep schapen zonder
herder. Ik heb altijd onderwezen,
mijn dochters en zonen, dat in het
Werk iedereen zowel herder als
schaap moet zijn”.[7]

5. We zijn allemaal zwak en we
moeten niet verbaasd staan dat we
soms boos of met onbegrip op andere
mensen reageren. Maar we
rechtvaardigen deze reacties niet.
Het zullen eerder momenten zijn om
de Heer vergeving te vragen en Hem
te vragen ons vermogen tot
liefhebben te vergroten, ons meer
begrip te geven die de vrucht van de
liefde is. Zo zullen we, zonder ons
door onze zwakheid te laten
ontmoedigen, God om hulp vragen.
Dan kunnen we vol dankbaarheid
tegen Hem zeggen: “U hebt mijn hart
verruimd” (Ps 119,32).

Het is bijvoorbeeld belangrijk dat wij
ons inspannen om het ongeduld dat
bij echte of vermeende gebreken van



anderen (soms zit de fout meer in
onze blik) spontaan kan ontstaan te
beheersen en te temperen. Dit
ongeduld kan leiden tot een gebrek
aan begrip, en dus tot een gebrek aan
naastenliefde. De oude woorden van
de heilige Cyprianus van Carthago
zijn krachtig: “De naastenliefde is de
band die broeders verenigt, de
grondslag van de vrede, de band die
vastheid geeft aan de eenheid; zij is
hoger dan de hoop en het geloof, zij
overtreft de aalmoezen en het
martelaarschap; zij blijft voor altijd
bij ons in de hemel. Ontneem haar
echter het geduld en zij zal verwoest
worden”.[8]

6. Begrip als vrucht van broederlijke
liefde voorkomt ook discriminatie in
de omgang met elkaar die zou
kunnen ontstaan wanneer er
verschillen worden vastgesteld. In
werkelijkheid is deze
verscheidenheid vaak een rijkdom
aan karakters, gewaarwordingen,



interesses, enz. Zo legt onze Vader
het aan ons uit: “ Jullie behoren ook
voortdurend een broederschap te
beoefenen die boven alle spontane
sympathie of antipathie staat: door
elkaar lief te hebben als ware
broeders en zusters, met de
vriendelijkheid en het begrip van
hen die een hechte familie vormen”.
[9]

Naast de inspanning om anderen lief
te hebben en te begrijpen, is het ook
belangrijk dat we het hen
gemakkelijk maken om van ons te
houden. In die zin herinner ik jullie
aan wat ik jullie al geschreven heb:
“Groeien in vriendelijkheid, vreugde,
geduld, optimisme, fijngevoeligheid
en in alle deugden die het samen zijn
met anderen beminnelijk maken, is
van belang opdat mensen zich
welkom voelen en gelukkig zijn”.[10]

Zo ontstaat een sfeer van
broederlijkheid waarin ieder van ons
de genegenheid van de ander kan



versterken en wij samen dat
honderdvoudige ervaren dat de Heer
ons heeft beloofd, en wij op weg gaan
naar het eeuwige leven (vgl. Mt
19,29).

De schat van vergeving

7. Begrip is ook nauw verbonden met
de buitengewoon belangrijke
realiteit van vergeving: vergeving
vragen en vergeving schenken. In
april 1974 vertelde onze Vader ons
dat “het meest goddelijke in ons
leven als christenen, als kinderen
van God in het Opus Dei, is degenen
te vergeven die ons gekwetst
hebben”. En hij voegde er met grote
eenvoud aan toe: “Ik heb niet hoeven
leren vergeven, want de Heer heeft
mij geleerd lief te hebben”. Onder de
vele gevolgen en uitingen van het
goddelijk kindschap denken wij
misschien niet spontaan als eerste
aan de vergeving. Maar we begrijpen
dat ons kind-zijn van God inhoudt



dat wij Christus-zijn, dat wij ons met
Hem identificeren. En Christus
kwam in deze wereld, de eeuwige
Zoon werd Mens, juist om te
vergeven. Daarom kunnen we
overwegen dat “niets ons meer op
God doet lijken dan bereid te zijn te
vergeven”.[11]

Hoe vaak bidden en overwegen wij
niet het Onzevader! Anderen
vergeven is zo bepalend dat het voor
God een voorwaarde is om ons te
vergeven. Hoe goed is het de Heer te
vragen ons te leren vergeven, echt en
altijd. Laten we bovendien de heilige
moed hebben Hem te vragen dat we,
net als onze Vader, anderen zoveel
mogen liefhebben dat we niet
hoeven te leren vergeven.[12] Het zou
prachtig zijn als we een punt zouden
willen bereiken waarop we zoveel
liefhebben dat we ons nooit beledigd
voelen.



8. Even belangrijk als begrijpen en
vergeving is het leren vragen om
vergeving, zelfs bij kleine of
alledaagse conflicten. Een oprecht
gebaar van vergeving vragen is vaak
de enige manier om de harmonie in
relaties te herstellen, zelfs als wij –
wel of niet terecht – denken dat wij
de meest beledigde partij zijn
geweest. Het is niet een strikte
rechtvaardigheid, gebaseerd op
theoretische berekeningen, die de
Zoon van God ertoe bracht om zijn
Vader namens ons vergeving te
vragen, maar een belangeloze liefde,
die alleen rekening houdt met wat zij
voor anderen kan doen.

Mijn dochters en zonen, laten we niet
denken dat dit heel mooi is, maar te
veel voor onze geringheid. Natuurlijk
is het doel zeer hoog. Maar met Gods
genade kunnen we het beetje bij
beetje bereiken, als we van onze kant
niet ophouden een geestelijke
inspanning te leveren – een



beantwoording van liefde aan de
Liefde – die elke dag vernieuwd
wordt.

Geest van dienstbaarheid

9. De grootste ambitie van Gods
kinderen in het Opus Dei (...) behoort
altijd dienen te zijn.[13] Wij begrijpen
dit aandringen van de heilige
Jozefmaria goed als wij de woorden
van de Heer lezen en overdenken:
“De Mensenzoon is niet gekomen om
gediend te worden, maar om te
dienen” (Mc 10,45); “Ik ben in jullie
midden als iemand die dient” (Lc
22,27).

De geest van dienstbaarheid is een
uitdrukking van liefde, van
betrokkenheid om de noden van
anderen als de onze te voelen. Hoe
krachtig heeft onze Vader het ons
uitgelegd: “Ik vind het niet erg het
vele malen te herhalen. Alle mensen
hebben liefde nodig, en wij in het
Werk ook. Streef er zonder



sentimentaliteit naar dat je
genegenheid voor je broeders en
zusters steeds toeneemt. Elke
aangelegenheid van een ander kind
van mij, moet ook – waarlijk! – ons
aangaan: de dag dat wij als
vreemden of als onverschilligen
leven, hebben wij het Opus Dei
gedood”.[14]

Onwillekeurig zouden we als
vreemden of onverschilligen kunnen
leven door ons te veel te wijden aan
activiteiten die ons in feite
verhinderen elkaar te leren kennen,
met elkaar om te gaan, ons positief
voor anderen te interesseren. Mijn
dochters en zonen, de woorden die
de heilige Jozefmaria met alle kracht
van zijn ziel tot ons zei, komen in
mijn gedachten en in mijn hart op:
“Heb elkaar lief!”.

10. Wij verlangen ernaar anderen te
dienen, wetende dat wij op die
manier Jezus Christus dienen:



“Voorwaar, Ik zeg u: al wat gij
gedaan hebt voor een dezer
geringsten van mijn broeders hebt gij
voor Mij gedaan” (Mt 25,40). Daarom
is het goed dat ieder van ons denkt:
“Alleen mijn bereidheid om mijn
naaste te helpen, om die liefde te
bewijzen, maakt mij ook gevoelig
voor God. Alleen het dienen van mijn
naaste opent mijn ogen voor wat God
voor mij doet en hoeveel Hij van mij
houdt”.[15]

We hebben allemaal ervaren dat het
dienen van anderen vaak een zekere
inspanning vergt. “Denk niet (...) dat
het gemakkelijk is om van het leven
een dienst te maken. Het is
noodzakelijk dit goede verlangen om
te zetten in concrete daden, want het
koninkrijk van God bestaat niet uit
woorden maar uit kracht (1 Kor
4,20), en het daadwerkelijk
voortdurend helpen van anderen is
niet mogelijk zonder opoffering”.[16]

Maar deze inspanning, geleverd uit



liefde, is altijd een bron van vreugde;
een vreugde die trouwens niet kan
voortkomen uit egoïsme.

De geest van dienstbaarheid is
uiteindelijk een uitdrukking van
broederlijke liefde, en “de
broederlijke liefde kan alleen
belangeloos zijn, kan nooit een
compensatie zijn voor wat een ander
doet, noch een voorschot op wat wij
hopen dat hij doet”.[17]

Zaaiers van vrede en vreugde

11. Een uiting van de geest van
dienstbaarheid, die in zekere zin al
deze zaken omvat, is die van het 
zaaien van vrede en vreugde. Deze
vrede en vreugde kunnen wij alleen
geven als wij ze zelf hebben, en beide
zijn een geschenk van God. Dan is de
beste manier om erin te groeien het
met zorg verzorgen van onze intieme
momenten met God: de sacramenten
en het persoonlijk gebed.



Het leven van ieder mens kent, met
meer of minder regelmaat of
intensiteit, zorgen en lijden die
verschillende gevoelens van
onbehagen en droefheid
teweegbrengen. Dit zijn
gemoedstoestanden die in onze ziel
kunnen binnensluipen en die we
kunnen en ook moeten overwinnen
door weer vreugde te vinden in het
geloof in de liefde die God hier en nu
en voor ieder van ons heeft (vgl. 1
Joh 4,16).

Wij moeten onze vreugde niet in
onszelf, maar in de Heer laten
wortelen. Op die manier kunnen wij,
ondanks alles, de geestkracht vinden
om onszelf meer te vergeten en om
de vreugde die van God uitgaat aan
anderen door te geven. Laten we in
die zin deze woorden uit het boek
Nehemia lezen, als waren ze ook tot
ons gericht: “Wees niet bedroefd,
want de vreugde die de Heer u geeft
is uw kracht” (Neh 8,10).



12. In de brieven die jullie mij
schrijven, berichten jullie mij met
enige regelmaat over de moeilijke
situaties die jullie doormaken. Ik zou
heel dicht bij iedereen van jullie
willen zijn en jullie willen begeleiden
bij de zorg voor dat zieke kind, die
moeder die al heel beperkt is door
haar leeftijd, of in situaties die
bijzonder lijden met zich
meebrengen. Ik probeer alles wat
van jullie is mee te dragen in mijn
hart en in mijn dagelijkse Mis.

Laten we in deze en in zoveel andere
omstandigheden niet vergeten dat de
Heer zegent met het kruis en dat,
zoals onze Vader vanuit zijn rijke
ervaring verzekert: “Echte liefde [...]
altijd blijdschap met zich mee
[brengt], een blijdschap die haar
wortels heeft in de vorm van het
Kruis”.[18] Bovendien zijn we met een
goed beleefde broederlijkheid nooit
alleen: allen samen – cor unum et
anima una – dragen we de zoete last



van het kruis van de Heer, met de
innerlijke zekerheid dat zijn juk
uiteindelijk zacht is en zijn last licht
(vgl. Mt 11,30). In die zin hebben wij
vaak de woorden van de heilige
Jozefmaria gelezen en erover
nagedacht met het oprechte
verlangen ze ons eigen te maken:
“Zich wijden aan de dienst van de
zielen, zichzelf vergeten, is zo
doeltreffend dat God het beloont met
een nederigheid vol vreugde”.[19]

Gezinsleven

13. De meesten van jullie wonen niet
in een centrum van het Werk. Maar,
zoals onze Vader schrijft, “wij allen
die tot het Opus Dei behoren, mijn
kinderen, vormen één gezin: de
reden dat wij één gezin vormen is
niet gebaseerd op het materieel
samen onder hetzelfde dak wonen.
Zoals de eerste christenen zijn wij 
cor unum et anima una (Hand 4,32)
en niemand in het Werk mag ooit de



bitterheid van de onverschilligheid
voelen”.[20]

Opdat de meesten van jullie van het
Werk die niet in de centra wonen –
de surnumerairs en de
geassocieerden – de warmte van het 
thuis van het Opus Dei kunnen
ontvangen en eraan kunnen
bijdragen, is het noodzakelijk dat
sommigen – de numeraires en
numerairs – dit thuis, waaraan alle
anderen al naar gelang hun
omstandigheden deelnemen, in de
centra ook materieel opbouwen.
Natuurlijk zijn materiële vestigingen
heel nuttig om de vormingsmiddelen
te hebben, apostolische activiteiten te
organiseren, etc. Maar jullie weten
dat al deze zaken ook gedaan worden
wanneer dergelijke centra er niet
zijn, vooral op plaatsen waar het
apostolische werk nog in de
kinderschoenen staat.



Natuurlijk zijn er soms situaties rond
werk, gezondheid, gezinstaken, enz.
die het voor sommige numerairs
raadzaam of zelfs noodzakelijk
maken om niet in de centra te
wonen. Dit doet echter geen afbreuk
aan jullie verantwoordelijkheid en
jullie – verschillende maar reële –
bijdrage aan de opbouw van ons
thuis.

14. In veel gezinnen is het normaal
dat mensen uit verschillende
generaties (grootouders, ouders,
kinderen) en met verschillende
karakters samenwonen. Ook
gezinnen met min of meer ernstig
chronisch zieken komen vaak voor.
Het is waar dat dit alles soms kan
leiden tot een verslechtering van de
eenheid binnen het gezin. Maar het
is ook waar dat deze en andere
moeilijkheden gezinnen wanneer er
echte liefde is vaak dichter bij elkaar
brengen.



Mijn dochters en zonen, het Werk is
een zeer talrijke familie met mensen
van verschillende leeftijden en
persoonlijkheden, en ook zieke
mensen. God zij dank is de zorg en
genegenheid waarmee wij de zieken
Thuis proberen te verzorgen een
prachtige realiteit.

15. In sommige centra zijn er
situaties die zwaarder kunnen
vallen. Als jullie het gezinsleven
soms vermoeiend vinden, zoek dan
oprecht naar de oorzaak van deze
vermoeidheid om deze te verhelpen:
ga na of die alleen te wijten is aan
een tekort aan materiële middelen of
aan de inspanning die de zorg voor
anderen logisch met zich meebrengt;
of dat het ook te wijten is aan een
afkoeling van de genegenheid. Als
dat laatste het geval is, wees dan niet
verbaasd of ontmoedigd; ik moedig je
aan om God in alle eenvoud en
vrijmoedigheid te vragen je hart te
verruimen, je te helpen Hem in



anderen te zien, zodat je vervuld
kunt worden van vreugde, zoals de
leerlingen dat waren toen zij de
verrezen Heer zagen: “De leerlingen
waren vervuld van vreugde toen zij
de Heer zagen” (Joh 20,20).

Er kan achter een bepaald karakter
soms een lijden schuilgaan dat
misschien een manier van zijn of van
handelen verklaart. God kent ieder
van ons grondig, ook ons lijden, en
kijkt naar ons allen met tederheid.
Laten we van de Heer leren om zo
naar iedereen te kijken, om iedereen
te begrijpen. Om het nog eens te
zeggen, in de huid van anderen te
kruipen. “Hoeveel angsten en
gevaren kunnen er niet worden
verdreven door echte liefde die
broeders verenigt! Over die liefde
praat je niet – want dan zou het
mooie ervan afgaan –, maar zij
straalt af van iedere kleine
handeling”.[21]



Laten we nooit ophouden de Heer te
danken voor het thuis dat hij ons
gegeven heeft, met zijn rijke
verscheidenheid aan persoonlijke
karakters, sociale situaties en
culturen. En laten we tegelijkertijd
de verantwoordelijkheid voelen om
daarin een toon, een sfeer te
handhaven die ook gekenmerkt
wordt door “een uiterste
fijngevoeligheid in de omgang met
elkaar”.[22]

In de Kerk en in de wereld

16. Het zorgen voor de
broederlijkheid laat zien dat het
Werk, als deel van de Kerk, een
familie van God is. Als wij proberen
elkaar lief te hebben, elkaar te
begrijpen, elkaar te vergeven, elkaar
te dienen, zullen wij ook heel direct,
door de gemeenschap der heiligen,
bijdragen aan de eenheid van alle
gelovigen en van de hele mensheid.
De heilige Jozefmaria zei altijd: “Het



belangrijkste apostolaat dat de
gelovigen in de wereld moeten
verwezenlijken, het beste getuigenis
van het geloof, is er toe bijdragen dat
men binnen de Kerk een sfeer van
authentieke liefde proeft. Als wij
elkaar niet echt liefhebben, maar
elkaar het leven zuur maken,
belasteren, onderling ruzie maken,
wie zal zich dan door ons
aangetrokken voelen als wij beweren
de Blijde Boodschap van het
evangelie te verkondigen?”.[23] Ik
vraag de Heer dat wij altijd
instrumenten van eenheid mogen
zijn in ons eigen thuis, in het Werk,
in de Kerk en in de hele samenleving.

De zorg voor broederlijkheid zal ook
licht en warmte brengen in onze
wereld, die vaak in duisternis
verkeert of lijdt onder de kou van de
onverschilligheid. Onze huizen – die
van de geassocieerden, die van de
surnumerairs en de centra van het
Werk – horen “lichtend en



vreugdevol” te zijn. Open huizen,
waarin veel mensen welkom zijn,
ook zij die misschien de warmte van
een thuis missen. Het getuigenis van
een christelijk gezin dat probeert
verenigd te zijn, waarin ieder bereid
is te vergeven, lief te hebben en te
dienen, ondanks ieders persoonlijke
tekortkomingen. Dit zal voor velen
een referentiepunt zijn. Zoals
bovenal het huis van Nazareth was,
is en altijd zal zijn. Laten we niet
vergeten wat de heilige Jozefmaria
ons heeft gezegd: “Wij behoren tot
dat gezin”.

Een goed beleefde broederlijkheid is
een direct apostolaat: velen zullen de
genegenheid zien die wij voor elkaar
hebben en ze zullen kunnen
uitroepen, zoals bij de eerste
christenen, “zie hoe zij elkaar
liefhebben”[24]; zij zullen worden
aangetrokken door die christelijke
liefde, door die “naastenliefde die
een zekere deelneming is aan de



oneindige liefde die de Heilige Geest
is”.[25]

* * *

17. Ik sluit af door met jullie de
volgende woorden van onze Vader te
herlezen: “Mijn kinderen, stel jullie
hart in dienst van elkaar. Wanneer
jullie genegenheid via het
Allerheiligst Hart van Jezus en het
Allerzoetst Hart van Maria gaat,
wordt de broederlijke naastenliefde
met al haar menselijke en goddelijke
kracht uitgeoefend. Zij spoort aan tot
het dragen van de last, zij verlicht de
last, zij zorgt voor vreugde in de
strijd. Het is niet iets kleverigs, het is
iets dat de vleugels van de ziel
versterkt om hoger op te stijgen.
Broederlijke naastenliefde die niet
haar eigenbelang zoekt (vgl. 1 Kor
13,5), stelt ons in staat te vliegen om
de Heer te loven in een geest van
gewillige opoffering”.[26]

Met alle genegenheid zegen ik jullie



jullie Vader

Rome, 16 februari 2023

[1] PAUS FRANCISCUS, Audiëntie
15-3-20217.

[2] HEILIGE JOZEFMARIA, Instructie,
mei 1935 en september 1950. Nr. 50.
Bij de volgende voetnoten wordt de
naam van de h. Jozefmaria niet meer
apart vermeld.

[3] PAUS BENEDICTUS XVI, Homilie,
24-4-2005.

[4] De Smidse, nr. 454.

[5] De Weg, nr. 463.

[6] HEILIGE GREGORIUS DE GROTE, 
Homiliae in Evangelia, 5, 3: PL 76,
1094 B.

[7] Brief, 15, nr. 169.



[8] HEILIGE CYPRIANUS, De bono
patientiae, n3. 15: PL 4, 631 C.

[9] Brief 30, nr. 28.

[10] Pastorale Brief, 1-11-2019, nr. 9.

[11] HEILIGE JOHANNES
CHRYSOSTOMOS, Comment. In
Mattheum, Homilie 19, nr. 7: PG 57,
283.

[12] Vgl. De Voor, nr. 804.

[13] Brief 15, nr. 38.

[14] AGP, bibliotheek, P01.

[15] PAUS BENEDICTUS XVI, Encycliek 
Deus Caritas est, nr. 18.

[16] Brief 8, nr. 4.

[17] PAUS FRANCISCUS, Encycliek 
Laudato si, nr. 228.

[18] De Smidse, nr. 28.

[19] Brief 2, nr. 15.



[20] Brief 11, nr. 23.

[21] De Voor, nr. 767.

[22] Instructie, 1-4-1934, nr. 63.

[23] Vrienden van God, nr. 226.

[24] TERTULIANUS, Apologeticum, 39:
PL 1, 471.

[25] HEILIGE THOMAS VAN AQUINO, 
Summa theologiae, II-II, q. 24, a 7c .

[26] Brief 14-2-1974, nr. 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Alle rechten voorbehouden. Niets
uit deze tekst mag worden
verveelvoudigd of openbaar
gemaakt, in enige vorm of op enige
wijze, zonder voorafgaande



schriftelijke toestemming van de
houder van het auteursrecht)

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/brief-van-de-prelaat-16-
februari-2023/ (28-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-16-februari-2023/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-16-februari-2023/
https://opusdei.org/nl/article/brief-van-de-prelaat-16-februari-2023/

	Brief van de prelaat (16 februari 2023): Broederlijkheid

