
opusdei.org

Brief van de prelaat
2-X-2011 in het
Nederlands

Mgr. Javier Echevarría richt
zich in een uitgebreide brief tot
de gelovigen van de Prelatuur
op de dag waarop herdacht
wordt dat het Opus Dei door de
heilige Jozefmaria Escrivá werd
gesticht. In deze brief behandelt
hij enkele aspecten van de
vorming voor het geestelijke
leven en de nieuwe
evangelisatie.

28-3-2012



Herderlijk schrijven van Mgr.
Javier Echevarría

Prelaat van het Opus Dei

Rome, 2 oktober 2011

Mijn geliefde kinderen: moge Jezus
jullie behoeden!

1. Sinds de Kerk haar apostolische
opdracht van de Heer heeft
ontvangen (vgl. Mt. 28, 19-20) is ze
nooit opgehouden met de
verkondiging van het Evangelie. In
de loop der eeuwen zijn er veel
vruchten gekomen: ook, door de
genade van God, het Werk en elk van
zijn gelovigen. Net als in andere
tijden is er ook nu in veel milieus een
sterk proces van ontkerstening aan
de gang dat ernstige verliezen voor
de mensheid met zich meebrengt.
God heeft de Kerk altijd heiligen
gestuurd die met hun woord en
voorbeeld de zielen naar Christus
hebben weten terug te brengen.



Zoals Paus Benedictus XVI in zijn
encycliek over de hoop heeft
geschreven is het christendom niet 
enkel een “blijde boodschap”, een
loutere mededeling , maar een
mededeling die dingen bewerkt en
het leven verandert . [1]

Ik wil nu blijven stilstaan bij
sommige aspecten van deze vorming
voor ons geestelijk leven en voor
onze deelname aan de “nieuwe
evangelisatie”, zoals de zalige
Johannes Paulus die heeft genoemd.

In 1985 heeft de eerste opvolger van
onze Vader een herderlijke brief
gestuurd om ons te stimuleren heel
actief in dit apostolaat deel te nemen.
Hij drong aan op de noodzaak om zo
veel mogelijk zorg te besteden aan
onze persoonlijke vorming en aan de
uitbreiding van het werk met de
zielen.

Ook Benedictus XVI leidt de
christenen nu over deze zelfde



paden. Een teken van het belang
hiervan is de recente instelling van
een pauselijk orgaan om de nieuwe
evangelisatie te bevorderen. [2]
Allemaal voelen wij ons
aangesproken door de woorden van
de Paus bij de laatste
Wereldjongerendagen, toen hij de
jeugd aanspoorde in de meest
verschillende milieus getuigenis af
te leggen van het geloof, zelfs daar
waar het wordt verworpen of
waar men er onverschillig
tegenover staat. Men kan Christus
niet ontmoeten zonder Hem aan
anderen te doen kennen. Houdt
Christus dus niet voor jullie zelf.
Laat anderen in de vreugde van
jullie geloof delen. De wereld heeft
het getuigenis van jullie geloof
nodig, ze heeft God absoluut
nodig . [3] VORMING TEN BEHOEVE
VAN DE NIEUWE EVANGELISATIE
Zoals de eerste christenen



2. Juist omdat het Werk op de wereld
is gekomen om de mensen aan de
universele roeping tot heiligheid en
apostolaat te herinneren, heeft de
heilige Jozefmaria gezegd dat de
gemakkelijkste manier om het
Opus Dei te begrijpen is aan het
leven van de eerste christenen te
denken. Zij beleefden voor de volle
honderd procent hun christelijke
roeping; zij zochten serieus de
volmaaktheid waartoe zij door het
eenvoudige en sublieme feit van
het doopsel waren geroepen.
Uiterlijk onderscheidden zij zich in
niets van hun medeburgers . [4]

Met Pinksteren heeft de Trooster de
apostelen en de andere leerlingen
ertoe aangezet te evangeliseren, door
in hun geest de onderrichtingen van
Jezus Christus te doen herleven. Het
volstaat de geschriften van het
Nieuwe Testament te lezen om te
merken dat een van de eerste
bezigheden van de Twaalf was, het



zaadje van het geloof te planten en
dit met hun onderricht, mondeling
en schriftelijk, te voeden. Het geduld
waarmee de Heer gedurende drie
jaar met de apostelen bezig is
geweest om ze te vormen en
waarmee zij en hun medewerkers
met de bijstand van de Heilige Geest
ononderbroken zijn doorgegaan
heeft de oude wereld zó veranderd
dat ze christelijk is geworden.

Noodzaak en belang van de
vorming

3. De heilige Jozefmaria heeft
iedereen aangespoord zijn eigen
christelijke vorming te verwerven en
voortdurend te verbeteren, omdat
deze een onmisbare voorwaarde is
om in intimiteit met Jezus Christus te
groeien en Hem aan andere zielen te
kennen te geven. Discite benefacere ( 
Jes. 1, 17), leert het goede te doen,
herhaalde hij met woorden van de
profeet Jesaja; want het is nutteloos



dat een leer prachtig en
heilbrengend is, als er geen
mensen zijn die in staat zijn haar
in praktijk te brengen . [5] Sinds hij
zijn eerste stappen als priester had
gezet, heeft hij al zijn energie gewijd
aan de leerstellige vorming van de
mensen die met zijn pastorale werk
in contact kwamen. Daarna, toen het
Opus Dei groeide, heeft hij deze
toewijding nog intenser gemaakt en
voor de nodige middelen gezorgd om
dit vormingswerk ononderbroken
voort te laten zetten. Op de eerste
plaats met zijn geestelijke kinderen,
maar ook met de ontelbare mensen –
mannen en vrouwen, jongeren en
ouderen, gezonden en zieken – die
bereid bleken deze boodschap in hun
ziel op te nemen.

Onze Vader onderscheidde vijf
aspecten in de vorming: menselijke,
geestelijke, leerstellige, apostolische
en beroepsvorming. Hij zei dat een
persoon beetje bij beetje groeit en



nooit helemaal “af” kan zijn, nooit
in zichzelf heel de menselijke
volmaaktheid kan verwezenlijken
waartoe de natuur in staat is. In
een bepaald aspect kan iemand in
vergelijking met alle andere
mensen zelfs de beste worden en
misschien kan niemand hem in
deze concrete menselijke
handeling overtreffen, maar als
christen kent zijn groei geen
grenzen. [6]

Als wij ons oprecht onderzoeken,
ontdekken wij meteen dat wij in
menselijk opzicht ons karakter, onze
manier van zijn moeten verbeteren,
door de menselijke deugden die de
basis zijn voor de bovennatuurlijke
te verwerven en er in te groeien. Het
zelfde gebeurt in onze geestelijke
vorming, want het is altijd mogelijk
in de christelijke deugden vooruit te
gaan, vooral in de naastenliefde die
de essentie is van de volmaaktheid.



Het apostolaat is op zijn beurt een
oeverloze zee en het vereist
voorbereiding om de liefde van
Christus in nieuwe milieus en meer
landen te verkondigen. Dat is vanaf
het begin het programma van de
heilige Jozefmaria geweest, zoals uit
een handgeschreven opmerking uit
de eerste jaren van het Werk blijkt: 
Jezus Christus kennen. Hem doen
kennen. Hem overal naar toe
brengen. Daarbij is het
beroepsprestige het haakje van de
mensenvisser [7] om het rijk van
Christus – reeds aanwezig in Zijn
Kerk – in de maatschappij te
verspreiden.

Het panorama is zó ruim dat wij
nooit zullen kunnen zeggen: ik ben al
gevormd! Wij zeggen nooit dat het
genoeg is. Onze vorming eindigt
nooit: alles wat jullie tot nu toe
hebben ontvangen – heeft onze
Vader uitgelegd – is het fundament
van wat er nog op volgt . [8]



Vrijheid, volgzaamheid,
verantwoordelijkheidsgevoel

4. De vereenzelviging met Jezus
Christus vereist de vrije
medewerking van de mens: «Hij die
je gemaakt heeft zonder jou, zal je
niet zonder jou rechtvaardigen». [9]
Deze persoonlijke beantwoording
speelt een onmisbare rol, maar wat
het schepsel niet kan bereiken dat
doet de genade van God. De Heer
heeft ons de vrijheid gegeven, die
een heel groot goed en de
oorsprong van veel kwaad is, maar
ook de oorsprong van de heiligheid
en van de liefde . [10] Oorsprong
van de liefde: alleen vrije wezens zijn
in staat te beminnen en gelukkig te
zijn. Waar dwang heerst, kan de
liefde moeilijk groeien. En er is geen
geluk zonder het vrije en
vastbesloten besluit zich met de Wil
van God te vereenzelvigen.



De Kerk bezit het middel om de
menselijke zwakheid te genezen, die
het gevolg is van de zonde en die
zich, onder andere, uit in de
vermindering van de innerlijke
vrijheid. Dit geneesmiddel, de
goddelijke genade, geneest niet
alleen onze natuurlijke vrijheid,
maar verheft deze tot een nieuwe en
hogere vrijheid. Jezus Christus heeft
ons inderdaad weggerukt uit de
slavernij van de vergankelijkheid om
te delen in de glorierijke vrijheid van
de kinderen Gods. (Rom. 8, 21 .
Daarom – spoort de Apostel ons aan –
houdt dus stand en laat u niet
opnieuw het slavenjuk opleggen (Gal.
5, 1 ). Vraagt u zich wel eens af –
nodigt de heilige Jozefmaria ons uit – 
of u onwrikbaar en standvastig
trouw bent aan de keuze van uw
levensweg? Of u, als u de zeer
lieflijke stem van God u tot
heiligheid hoort aansporen, in
vrijheid antwoordt: ‹ja›? [11] De
persoonlijke beslissing om aan de



roeping van God, in de Kerk en in het
Werk, te beantwoorden, is juist de
reden voor onze volharding. Meer
nog, deze vrijheid wordt ten volle
verwezenlijkt, bereikt volledig haar
doel, alleen door de liefdevolle
overgave aan de Wil van God, zoals
Jezus heeft gedaan.

De persoonlijke vrijheid – die ik
met al mijn krachten verdedig en
zal verdedigen – doet mij in een
volledig vertrouwen en mij bewust
van mijn eigen zwakte de vraag
stellen: wat verwacht U van me,
Heer, dat ik doe, opdat ik het
vrijwillig doe? [12] En daar voegt
onze Vader aan toe: Christus zelf
geeft ons het antwoord: veritas
liberabit vos (Joh 8, 32), de
waarheid zal u vrijmaken. Wat is
die waarheid die ons hele leven
lang begin- en eindpunt van de weg
der vrijheid aangeeft? Ik zal het u
met de vreugde en de zekerheid,
die voortvloeien uit de verhouding



tussen God en zijn schepsels, in het
kort uiteenzetten. Wij zijn
voortgekomen uit de handen van
God, wij zijn door de Heilige Drie-
eenheid uitverkozen, wij zijn de
kinderen van die verheven Vader.
[13]

5. Iedereen die tot het Opus Dei
toegelaten wordt neemt vrijwillig de
verplichting op zich de vorming te
krijgen om de zending van het Werk
in de schoot van de Kerk te kunnen
vervullen en ontvangt daarom
dankbaar de specifieke
vormingsmiddelen die de heilige
Jozefmaria, trouw aan de goddelijke
Wil, heeft vastgesteld.

Laten we serieus en veelvuldig de 
verplichting overwegen om ons
leerstellig goed te vormen, om ons
goed voor te bereiden om
begrepen te worden; opdat
bovendien degenen die naar ons
luisteren zich daarna goed weten



uit te drukken. [14] Vandaar de
noodzaak om de vormingsmiddelen
te ontvangen met het verlangen ze
optimaal te benutten.

Zoals Johannes Paulus II heeft
gezegd, «blijken in het werk van de
vorming sommige overtuigingen
bijzonder noodzakelijk en
vruchtbaar. Vooral de overtuiging
dat er geen echte en doeltreffende
vorming mogelijk is, als niet iedereen
uit zichzelf de verantwoordelijkheid
voor zijn vorming op zich neemt en
ontwikkelt; deze heeft inderdaad
wezenlijk de aard van “zelfvorming”.
Bovendien moeten we de overtuiging
hebben dat ieder van ons het
doeleinde en tegelijk het beginsel van
de vorming is: hoe meer wij gevormd
worden, des te meer voelen we de
noodzaak om de vorming voort te
zetten en te verdiepen; zoals wij ook
meer bekwaam worden om anderen
te vormen naarmate wij meer



gevormd worden». [15] MENSELIJKE
VORMING

6. De menselijke vorming is erop
gericht de deugden te versterken en
draagt bij aan de vorming van het
karakter: de Heer wil ons heel
menselijk en heel goddelijk, met onze
ogen gericht op Hem die volmaakt
God en volmaakt Mens [16] is.

Het gebouw van de heiligheid wordt
op een menselijk fundament
opgetrokken: de genade
vooronderstelt de natuur. Daarom
beveelt het 2e Vaticaans Concilie de
lekengelovigen aan grote waarde te
hechten aan «de sociale deugden,
zoals eerlijkheid, een rechtvaardige
gezindheid, oprechtheid,
menselijkheid en geestkracht, die alle
onmisbaar zijn voor een echt
christelijk leven». [17]

Een sterke persoonlijkheid wordt
gevormd in het gezin, op school, op
de plaats waar men werkt, in de



vriendschapsrelaties, in de
verschillende situaties van het
bestaan. Bovendien moeten we leren
ons edel te gedragen en met een
zuivere bedoeling te handelen. Op
deze manier wordt ons karakter
verbeterd om de basis te zijn voor
een sterker geloof bij inwendige of
uiterlijke moeilijkheden. Het
ontbreekt niet aan mannen en
vrouwen die misschien het
goddelijk woord nooit gehoord
hebben of het vergeten zijn. Maar
hun aard is menselijk gesproken
oprecht, trouw, meelevend, eerlijk.
En ik durf te stellen dat, wie deze
karaktertrekken in zich verenigt,
er heel na aan toe is God een
eerlijke kans te geven, want de
natuurlijke deugden vormen het
fundament van de
bovennatuurlijke deugden . [18]

Tegenwoordig is het noodzakelijker
dan ooit de waarde en de noodzaak
van de menselijke deugden te



herontdekken, want sommige
mensen denken dat ze tegengesteld
zijn aan de vrijheid, de spontaniteit
en aan het “authentieke” in de mens,
waar ze een verkeerd idee van
hebben. Zij vergeten misschien dat
deze goede gewoonten van verstand
en wil het makkelijker maken goed,
met een zuivere bedoeling, te
handelen en de sociale samenleving
rechtvaardig, vreedzaam en
aangenaam maken.

De menselijke deugden blijven altijd
iets aantrekkelijks, al is het in
sommige milieus moeilijk de waarde
ervan te begrijpen. Na alle
verlokkende dingen die zijn hart niet
kunnen vullen, zoekt de mens
tenslotte iets dat werkelijk de moeite
waard is. Daarom hebben wij
christenen de grootse taak om, op de
eerste plaats met ons eigen
voorbeeld, de schoonheid te laten
zien van een deugdzaam leven, dat



wil zeggen een volkomen menselijk,
gelukkig leven.

De matigheid en de sterkte blijken
tegenwoordig van bijzonder belang
te zijn.

Matigheid 7 . Matigheid is
zelfbeheersing. Zelfbeheersing
wanneer men bemerkt dat niet aan
elke opwelling van ons lichaam of
van onze ziel zonder meer gehoor
gegeven hoeft te worden. Niet alles
wat gedaan kan worden, moet
gedaan worden. Het is vrij
gemakkelijk zich te laten leiden
door aandriften die natuurlijk
genoemd worden; maar aan het
eind van die weg treft men
droefheid en afzondering in eigen
misère . [19]

Deze deugd brengt orde en maat in
het verlangen en zorgt ervoor dat het
verstand de teugels van de
hartstochten stevig in handen heeft.
De beoefening ervan betekent niet



dat we ons louter dingen ontzeggen,
wat een karikatuur van deze deugd
zou zijn. Ze is erop gericht het
aangename goed en de
aantrekkingskracht hiervan
harmonieus te integreren in een
volwassen persoonlijkheid. 
Matigheid staat niet voor
begrenzing, maar voor grootsheid.
De onmatige moet zich veel meer
ontzeggen, doordat het hart afziet
van zichzelf en zich aan de eerste
de beste, die zich aandient met het
schamele geluid van een blikken
koebel onderdanig maakt . [20]

De ervaring leert dat het gebrek aan
matigheid het moeilijk maakt te
beoordelen wat echt goed is. Wat
zielig zijn de mensen voor wie het
genot bepaalt wat voor beslissingen
ze nemen. Iemand die onmatig is laat
zich leiden door de wisselende
indrukken die zijn omgeving hem
verschaft. Deze brengen de mens in
een spiraal van zelfvernietiging,



omdat hij de waarheid van de dingen
terzijde laat en het geluk zoekt in
vluchtige ervaringen. Deze kunnen
hem nooit helemaal bevredigen
maar maken hem onrustig en
onevenwichtig, omdat ze
voorbijgaand en zinnelijk zijn. De
matigheid daarentegen verschaft
kalmte en rust; de goede verlangens
en edele gevoelens worden er niet
door tot zwijgen gebracht of ontkend,
maar ze maakt de mens tot baas over
zichzelf.

Op dit gebied hebben de
surnumerairs een bijzondere
verantwoordelijkheid, met hun
inspanning om christelijke
huisgezinnen te stichten. De heilige
Jozefmaria zei altijd dat de ouders
hun kinderen horen te leren sober te
leven. (…) Het is moeilijk, maar
jullie moeten sterk zijn: beleef de
sterkte om ze op te voeden in de
matigheid . [21] De doeltreffendste
manier om, vooral aan kleine



kinderen, deze manier van leven te
leren is het voorbeeld, want ze zullen
alleen de schoonheid van de deugd
begrijpen wanneer ze zien hoe jullie
uit liefde voor hun afzien van een
gril, of jullie eigen rust opgeven om
met hun bezig te zijn, ze te
vergezellen, jullie taak als ouders te
vervullen. Helpt ze de dingen met
verstand en mate te gebruiken: jullie
zullen hun daarmee een grote dienst
bewijzen. Ik herhaal: als jullie zorgen
dat er matigheid in jullie gezin heerst
zal de Heer jullie zelfverloochening
en offer belonen. En er zullen in de
schoot van jullie eigen gezin
roepingen om zich aan God toe te
wijden komen.

Sterkte

8. Soms ervaren we in onszelf een
zekere weerstand tegen de
inspanning, tegen hetgeen werk,
offer, zelfverloochening met zich
meebrengt. De sterkte «verzekert in



moeilijkheden standvastigheid en
volharding in het streven naar het
goede. Ze bevestigt het besluit aan de
bekoringen te weerstaan en de
struikelblokken in het morele leven
te overwinnen. De deugd van sterkte
maakt het mogelijk de angst te
overwinnen, zelfs voor de dood en de
beproeving en de vervolgingen te
trotseren». [22]

Laten we ons inspannen om de
gewoonte te verwerven ons in kleine
details te overwinnen: een rooster
volgen, voor materiële orde zorgen,
niet aan grillen toegeven, onze
boosheid beheersen, afmaken waar
we aan begonnen zijn, enz. Zo zullen
we sneller aan de eisen van onze
christelijke roeping kunnen
beantwoorden. Bovendien zal de
sterkte ons ertoe brengen geduldig te
zijn, te lijden zonder dat anderen
daaronder lijden, de tegenslagen te
verdragen die voortkomen uit onze
eigen beperkingen en gebreken, uit



vermoeidheid, het karakter van de
anderen, onrechtvaardigheden,
gebrek aan middelen. Sterk is hij
die volhardt in het vervullen van
wat hij moet doen volgens zijn
geweten; hij die de waarde van een
karwei niet alleen afmeet naar het
profijt dat het oplevert, maar naar
de dienst die hij er een ander mee
bewijst. De sterke lijdt soms, maar
hij doorstaat het; hij huilt
misschien, maar hij drinkt zijn
tranen. Als de tegenwerking
toeneemt, bezwijkt hij er niet
onder . [23]

Het is absoluut waar dat we sterk
moeten zijn om dagelijks de taak van
onze eigen heiliging en van het
apostolaat midden in de wereld op
ons te nemen. Er zullen misschien
hindernissen komen, maar de mens
die gedreven wordt door de sterkte
van God – quoniam tu es fortitudo
mea ( Ps. 30 [31] 5), want U, Heer,
bent mijn sterkte – is niet bang zijn



geloof te beleven, te verkondigen en
te verdedigen, ook wanneer dat
veronderstelt dat hij tegen de stroom
in moet gaan. Laten we opnieuw
onze ogen op de eerste christenen
richten: zij hebben talloze
moeilijkheden ondervonden, want de
leer van Christus was – toen zoals
ook nu – een teken van tegenspraak ( 
Lc 2, 34). De wereld van vandaag
heeft vrouwen en mannen nodig die
in hun dagelijks gedrag het 
stilzwijgende en heldhaftige
getuigenis bieden van zo veel
christenen die het Evangelie
beleven zonder te schipperen, door
hun plicht te vervullen . [24] Goede
manieren

9. De inzet om de menselijke
deugden goed te verzorgen zal ertoe
bijdragen dat men de bonus odor
Christi (vgl. 2 Cor. 2, 15), de goede
geur van Christus uitstraalt. In deze
context is de fijngevoeligheid
bijzonder belangrijk, een hartelijk en



respectvol gedrag in de betrekkingen
met anderen. Laten wij dat
bevorderen binnen het gezin, op de
plaats waar we werken, op de
momenten die gewijd worden aan
vermaak, sport, ontspanning, ook al
is het vaak nodig ook hier tegen de
stroom op te roeien. Laten we niet
bang zijn als onze christelijke
eenvoud en natuurlijkheid botsen
met de omgeving, want – zoals de
heilige Jozefmaria ons heeft geleerd –
dat is dan de natuurlijkheid die de
Heer van ons vraagt. [25]

Tegenwoordig is er een ontzettend
grote behoefte aan fijngevoeligheid
en goede manieren, en het is nodig
deze ook om ons heen te bevorderen.
Deze uitingen van fijngevoeligheid in
het gedrag worden in het gezin en in
de maatschappij vaak verwaarloosd,
onder het mom van een valse
natuurlijkheid. Er zijn talloze
manieren om op dit gebied aan de
vorming bij te dragen. De eerste is als



altijd het voorbeeld, al zal het ook
nuttig blijken te zijn er door middel
van persoonlijke gesprekken en
voordrachten aan groepen op aan te
dringen. Het respect in de
wederzijdse omgang komt tot uiting
in een waardige en fatsoenlijke
manier van zich te kleden, in de
onderwerpen van gesprek, in het
bevorderen van een vreugdevolle
dienstgeest in het gezin, op school en
waar men zich ontspant of vermaakt;
en in de materiële zorg voor het huis
en in het zorgen voor de kleine
details.

Het is van bijzonder belang om een
serieus cultureel niveau, aan ieders
omstandigheden aangepast, te
verwerven en te bevorderen ter
ondersteuning van de studie, het
sociale milieu, en ieders persoonlijke
voorkeur. Ik beperk me ertoe jullie
eraan te herinneren dat de lectuur
en het goed benutten van de tijd die
aan gepaste ontspanning wordt



gewijd hier een belangrijke rol
spelen.

10. In de centra van het Opus Dei en
in de apostolaatswerken die door
gelovigen van de Prelatuur worden
zijn opgezet, moet men trachten dat
de jongeren zich de gewoonte eigen
maken aan de anderen te denken,
met edelmoedigheid en met de wens
te dienen. We moeten ze op een
positieve manier aanmoedigen een
levensideaal voor ogen te hebben dat
hun niet in miezerige,
gemakzuchtige of egoïstische
grenzen opsluit. Laten we eraan
denken hoe de heilige Jozefmaria ons
heeft aangespoord om in de jongeren
al hun edele ambities te bevorderen
en bovennatuurlijk te maken.

Als ze deze nobele ambities met een
geest van offer en zelfoverwinning
beleven zal het makkelijker en
eenvoudiger voor hen zijn de
transcendentie en het



bovennatuurlijke aspect van deze
inspanningen te merken. Het zal
gemakkelijker zijn hen te helpen
vooruitgaan in hun innerlijk leven
waardoor ze geschikte instrumenten
in de handen van Christus worden
ten dienste van de Kerk en de
maatschappij.

Veel meisjes en jongens – heeft
Johannes Paulus II een keer gezegd –
«stellen hoge eisen wat betreft de zin
en het model van hun leven en
willen zich bevrijden van de
religieuze en morele verwarring.
Helpt hen bij deze taak. De nieuwe
generaties staan inderdaad open en
zijn gevoelig voor de waarden van de
religie, al is het soms onbewust. Ze
voelen aan dat het religieuze en
morele relativisme niet gelukkig
maakt en dat de vrijheid zonder de
waarheid ijdel en bedrieglijk is». [26]
De mens die zich tevreden stelt met
een beperkte horizon zal maar heel
moeilijk een ware menselijke en



christelijke vorming verwerven.
Laten we niet ophouden de jongeren
aan te moedigen zodat ze weerbaar
worden tegenover de problemen van
deze wereld.

Omgangsvormen van de priesters

11. Ook voor de priesters blijkt de
beoefening van de menselijke
deugden onmisbaar te zijn, uit de
aard zelf van hun pastorale
dienstwerk. De priesters werken
midden in de wereld, in onmiddellijk
contact met ieder soort mensen, die –
zoals don Álvaro heeft omschreven –
«de priester gewoonlijk
onverbiddelijk beoordelen. Ze letten
op de eerste plaats op zijn manier
van handelen als mens». [27]

Een beminnelijke, goedgemanierde
priester, die beschikbaar is om zijn
tijd aan de anderen te wijden, weet
zich goed te presenteren en de strijd
van de christen aangenaam te
maken.



Geen enkele omstandigheid kon de
heilige Jozefmaria afbrengen van het
verheven beeld dat hij van de
priester had. Hoewel deze zich van
de ene kant alles voor allen moet
maken om allen te bereiken (vgl. 1 
Cor. 9, 19), mag hij van de andere
kant niet vergeten dat hij Jezus
Christus onder de mensen
tegenwoordig stelt. Daarom is het
logisch dat hij zich –binnen zijn
persoonlijke grenzen – ervoor moet
inspannen dat de andere gelovigen
via zijn persoonlijke gedrag het
gelaat van de Heer ontdekken. De
aanbevelingen die onze stichter tot
de priesters heeft gericht zijn
blijvend actueel. Hij heeft
aangedrongen op een gepaste manier
van kleden, opdat de mensen ze
zouden kunnen herkennen als
geestelijken, belast met het beheer
van Gods geheimen (vgl. 1 Cor. 4, 1).

Het priesterschap omvat heel het
bestaan van de priester. Juist



daarom, omdat hij werkelijk en
voortdurend beschikbaar hoort te
zijn, moet men hem gemakkelijk
kunnen herkennen en de soutane of
de clergyman zijn een duidelijk
onderscheidingsteken. De kleding
van de priester blijft niet
onopgemerkt in de huidige
maatschappij, die heel gebonden is
aan de beeldcultuur en tegelijk
wellicht van God verwijderd is.
Daarom dragen de priesters van de
Prelatuur die hun pastorale dienst in
een kerk verrichten gewoonlijk in de
kerk en ook in onze centra een
soutane. Over de landen waar
andere gewoontes heersen –zei
onze Vader hierover – zeg ik niets.
We zullen altijd doen wat de Kerk
beschikt. Maar binnenshuis zullen
we de soutane dragen. Degenen die
de mond vol hebben over vrijheid
moeten tenminste onze vrijheid
respecteren wat betreft hoe wij
thuis gekleed gaan. [28]
GEESTELIJKE VORMING



12. Dit facet hoort «een
voorkeursplaats in het leven van
iedereen in te nemen, omdat hij
geroepen is ononderbroken in
intimiteit met Jezus te groeien, in
overeenstemming met de Wil van de
Vader, in de overgave aan zijn
medemensen in naastenliefde en
rechtvaardigheid.» [29]

Paus Benedictus XVI heeft eraan
herinnerd dat ook al werd in de
oudste traditie van de Kerk de
systematische geloofskennis zeker
niet verwaarloosd, toch lag de
nadruk op de ervaring, waarbij de
levende en overtuigende
ontmoeting met Christus,
bemiddeld door authentieke
getuigen, doorslaggevend is. [30]
Het leven in vereniging met Christus,
het streven naar de heiligheid, wordt
gevoed door geestelijke
hulpmiddelen: kennis van de
katholieke leer, liturgisch en



sacramenteel leven, geestelijke
(bege)leiding.

Zich met Jezus Christus
vereenzelvigen

13. Er zijn door de werking van de
Heilige Geest ontelbare manieren om
Jezus Christus binnen de Kerk te
volgen. Zo heeft onze Vader het
geschreven: Jullie moeten zo
verschillend zijn als de heiligen in
de hemel, die allen hun eigen, zeer
persoonlijke trekken hebben. En
tegelijkertijd moeten jullie
evenzeer op elkaar gelijken als de
heiligen, die niet heilig zouden zijn
als zij zich niet helemaal
gelijkvormig hadden gemaakt aan
Christus . [31]

Het Opus Dei beveelt zijn gelovigen
of degenen die deelnemen aan de
apostolaatwerken niet alleen
vroomheidspraktijken – die allemaal
tot de traditie van de Kerk behoren –
aan, maar deelt ook een bepaalde



geest mee om het eigen leven bewust
te leven en er zin aan te geven door
het te bouwen op het goddelijk
kindschap in Christus. De spil – de as
– waar heel het heiligingswerk, van
zichzelf en anderen, om draait is het
beroepswerk dat op de best
mogelijke manier wordt uitgevoerd,
in vereniging met Jezus Christus en
met het verlangen de anderen te
dienen.

Deze geestelijke hulp
vergemakkelijkt de eenheid van
leven, omdat de gelovigen van de
Prelatuur en de leden van het
Priesterlijk Genootschap van het
Heilig Kruis leren de concrete
situaties waarin ze zich bevinden te
maken tot een gelegenheid en middel
tot heiligheid en apostolaat, door
altijd met de grootste persoonlijke
vrijheid te handelen in
beroepskwesties, en gezins-, sociale
en politieke aangelegenheden enz.
die de Kerk aan de persoonlijke



beslissing van de katholieken
overlaat.

In deze zin heeft de heilige
Jozefmaria uitgelegd dat het
onmogelijk is onderscheid te
maken tussen werk en
beschouwing: men kan niet zeggen
waar het gebed of waar het werk
eindigt. Men blijft altijd bidden en
beschouwen in de aanwezigheid
van God. Terwijl we ogenschijnlijk
mensen van actie zijn, bereiken we
een hoogte als de grootste mystici
hebben bereikt: ik heb zó hoog, zó
hoog gevlogen, dat ik mijn prooi
heb bereikt , het hart van God . [32]
Wij kunnen niet anders dan een echo
van deze onderrichtingen ontdekken
in de woorden van Paus Johannes
Paulus II, die hij in Castelgandolfo tot
gelovigen van het Opus Dei heeft
gericht. «Verenigd met God leven in
de wereld, in iedere situatie, door te
trachten met de hulp van de genade
zichzelf te verbeteren en door Jezus



Christus met het getuigenis van het
eigen leven te kennen te geven. Wat
is er mooier en meer
enthousiasmerend dan dit ideaal?
Jullie willen de vreugdevolle en
smartelijke mensheid van binnenuit
en erin vermengd beminnen,
verlichten en redden.» [33] De
middelen

14. De verbinding van werk met
ascetische strijd, de contemplatie en
de beoefening van de apostolische
zending vereist een diepgaande
voorbereiding: daarom biedt het
Opus Dei ons een wijde waaier aan
hulpmiddelen voor de persoonlijke
en collectieve vorming. Onder de
persoonlijke middelen is er een van
bijzonder belang: het broederlijk
gesprek, dat wij juist vanwege zijn
interpersoonlijke vertrouwelijke
karakter ook wel het vertrouwelijk
gesprek noemen.



Het is een gesprek waarin geestelijke
leiding wordt gegeven, in een context
van broederlijke dienstbaarheid, om
in vrijheid en met
verantwoordelijkheid midden in de
wereld de dagelijkse ontmoeting met
Christus ten diepste te beleven.
Reeds op de bladzijden van het
Nieuwe Testament lezen wij hoe de
Heer zich van de bemiddeling van
mensen heeft willen bedienen om de
zielen op weg te helpen naar het doel
van de heiligheid. Wanneer Hij Sint
Paulus onderweg naar Damascus
roept, vraagt Hij hem naar een
andere mens, Ananias, te gaan die
hem zal meedelen wat hij moet
weten over de nieuwe weg waaraan
hij gaat beginnen. (vgl. Hand 9, 6-18;
22, 10-15). Daarna zal hij naar
Jeruzalem gaan videre Petrum , om
Petrus te zien en van hem veel
aspecten van de christelijke leer en
van het christelijk leven te leren (vgl.
Gal. 1, 18). De geestelijke leiding is
daadwerkelijk een traditie die



teruggaat tot de eerste stappen van
de Kerk.

In het Opus Dei is deze geestelijke
hulp erop gericht het de mensen te
vergemakkelijken getrouw de geest
te assimileren die onze stichter van
God ontvangen en ons doorgegeven
heeft, en die door de Kerk wordt
voorgehouden als een weg van
heiligheid. [34]

15. De heilige Jozefmaria benadrukte
dat in het Opus Dei de persoonlijke
geestelijke leiding in actu gebeurt,
dat wil zeggen op het moment
waarop men dit gesprek voert. Deze
geestelijke leiding houdt in dat men
raadgevingen krijgt die helpen om in
het christelijk leven vooruit te gaan.
Onze Vader heeft deze soms
vergeleken met de taak van een
broer of zus die ervoor wil zorgen
dat het goed gaat met zijn jongere
broers of zussen; van een trouwe
vriend of vriendin, die bewogen



worden door de wens anderen te
helpen betere christenen te worden. 
[35] Kortom, het vertrouwelijk
gesprek is een gesprek tussen broers
of zussen en niet van een
ondergeschikte met zijn baas.
Degenen die deze broederlijke
gesprekken ontvangen handelen met
een buitengewone fijngevoeligheid,
vrucht van de exclusieve zorg voor
het innerlijk leven en de apostolische
taken van hun broers of zussen,
zonder dat ze ooit invloed willen
uitoefenen op de tijdelijke
aangelegenheden (van het beroep, of
van sociale, culturele, politieke aard,
enz.) van de ander.

In het Werk wordt de scheiding
tussen de bestuurstaken en de
geestelijke leiding in de praktijk
onder andere verzekerd door het feit
dat juist degenen die gesprekken van
geestelijke leiding ontvangen – de
locale directeuren of directrices en
enkele andere speciaal voorbereide



gelovigen van de Prelatuur en de
priesters bij het toedienen van het
sacrament van Boete en Verzoening –
geen enkele rechtsmacht hebben
over de personen die ze leiden. De
lokale leiding gaat, voor zover zijn
bevoegdheid reikt, niet over de
personen, maar alleen over de
organisatie van de centra en de
apostolische activiteiten. De functie
van de locale leiding houdt voor
zover het hun broers of zussen
betreft alleen broederlijke
raadgevingen in. Bijgevolg gaan de
functies van bestuur en geestelijke
hulp niet samen in de zelfde persoon.
In de Prelatuur is de enige basis van
bestuursgezag over de personen de
jurisdictie, die alleen toekomt aan de
Prelaat en zijn vicarissen.

Wat heeft het Opus Dei dus te
bieden? Fundamenteel een
geestelijke leiding aan zijn gelovigen
en de andere mensen die daarom
vragen. Wij gelovigen van de



Prelatuur hebben er, altijd in volle
vrijheid en met geloof in de
goddelijke genade die zich van
menselijke instrumenten bedient,
gewoonlijk geen bezwaar tegen van
degenen die de directeuren of
directrices ons toewijzen – ook al is
het iemand die jonger is dan wijzelf –
geestelijke leiding te ontvangen,
omdat wij onze persoonlijke
heiliging verlangen en de zending
van het Opus Dei in de Kerk willen
verwezenlijken. Het broederlijke
gesprek betekent niet dat wij
rekenschap moeten afleggen van ons
geweten.

Als men ons in deze geestelijke
leiding iets vraagt – en soms kan het
goed en zelfs noodzakelijk zijn dat
men ons een vraag stelt – zal men
daarin altijd heel fijngevoelig zijn,
immers niemand is verplicht in zo’n
gesprek te vertellen wat materie voor
de biecht is.



Mijn kinderen, alles wat ik jullie zeg
zal jullie vanzelfsprekend lijken,
maar ik heb het willen noemen in de
actuele context van de maatschappij,
die een bijzondere gevoeligheid toont
voor het respect voor de intimiteit
van de persoon, al komen ook gebrek
aan schaamtegevoel en aan respect
voor het privéleven van de anderen
in bepaalde milieus overvloedig
voor. Zodra wij het Werk een beetje
hadden leren kennen heeft men ons
allen uitgelegd dat wij niet degene
die naar ons luistert “mijn geestelijk
leider” moesten noemen. Dat doen
wij niet, gewoon omdat, herhaal ik,
deze figuur in het Werk niet bestaat,
noch ooit bestaan heeft. Degene die
een vertrouwelijk gesprek ontvangt
geeft de geest van het Opus Dei door
zonder er iets aan toe te voegen: wie
de taak heeft deze hulp te bieden,
verdwijnt naar de achtergrond om
de zielen tegenover God te plaatsen,
binnen de karakteristieken van onze
weg. Een weg, die van het Werk, zei



onze Vader, die heel breed is. Men
kan aan de rechterkant lopen of
links; te paard gaan, op de fiets; op
de knieën, op handen en voeten
zoals toen jullie kinderen waren;
en ook over de stoeprand, als je
maar niet van de weg afraakt. [36]
Het Sacrament van boete en
verzoening

16. Behalve het broederlijk gesprek
gaan we – gewoonlijk wekelijks –
naar een priester om de geestelijke
hulp te krijgen die samengaat met de
sacramentele Biecht. Zoals goed te
begrijpen is, worden wij geholpen
door de biechtvaders die voor de
verschillende centra worden
aangewezen en die gewijd zijn om op
de eerste plaats met een totale
beschikbaarheid hun broers en
zussen te dienen en – omdat ze
dezelfde geest kennen en beleven –
specifiek voorbereid zijn om ons te
oriënteren, nooit om ons te bevelen.
Op een soortgelijke manier handelt



degene die naar zijn huisarts gaat,
wanneer men die heeft, in plaats van
naar een onbekende te gaan.

Tegelijkertijd genieten de gelovigen
van de Prelatuur net als alle
katholieken volledige vrijheid – zoals
de heilige Jozefmaria altijd heel
duidelijk heeft gezegd – om bij iedere
priester die licenties heeft te
biechten of met hem te spreken. Het
zal jullie verbazen dat ik jullie zo
duidelijk aan deze waarheid
herinner, maar ik vind het belangrijk
dit te zeggen omdat het misschien
minder bekend is bij degenen die
niets weten van het Opus Dei of van
de geest van vrijheid die eigen is aan
degenen die Jezus Christus navolgen.
Bovendien heeft onze Vader bepaald
dat degenen die naar ons gesprek
luisteren en onze biecht horen
gewoonlijk verschillende personen
zijn.



Geest van initiatief en
volgzaamheid

17. De personen die geestelijke
leiding ontvangen moeten het
verlangen hebben om vooruit te
gaan in de navolging van Christus.
Zij zijn het die op de eerste plaats
belang hebben bij het zoeken van
deze stimulans zo vaak als nuttig is,
door hun hart oprecht te openen
zodat men ze doeleinden kan
voorstellen, op mogelijke misstappen
kan wijzen, in momenten van
moeilijkheden kan bemoedigen, raad
en begrip kan geven. Daarom
handelen ze met initiatief en
verantwoordelijkheid. De raad van
een andere christen en vooral – in
kwesties van moraal en geloof – de
raad van een priester is zeker een
zeer belangrijk hulpmiddel om te
leren zien wat God in een bepaalde
situatie van ons wil. Maar een
advies schakelt nooit de
persoonlijke verantwoordelijkheid



uit. De beslissing ligt uiteindelijk
bij ieder van ons afzonderlijk, en
wij zelf hebben ons er persoonlijk
tegenover God voor te
verantwoorden. [37]

Als wij geestelijke leiding ontvangen
moeten we – om het handelen van de
Heilige Geest te ondersteunen,
geestelijk te groeien en ons met
Christus te identificeren – de
deugden van oprechtheid en
volgzaamheid bevorderen. Deze
deugden zorgen immers voor de
juiste houding van de gelovigen
tegenover de Heilige Geest. Zo heeft
de heilige Jozefmaria deze
aanbeveling, gericht tot alle
gelovigen – van het Werk of niet –
beschreven. U kent al te goed de
verplichtingen van uw weg als
christen die u zonder uitstel en
met kalmte naar de heiligheid
voeren. U bent ook op bijna alle
moeilijkheden voorbereid, omdat
u ze al aan het begin van de weg



ontwaart. In uw eigen belang dring
ik er nu op aan dat u zich laat
helpen, laat leiden, door een
geestelijk leidsman, aan wie u al
uw verlangens naar heiligheid en
dagelijkse zorgen die uw innerlijk
leven raken, de mislukkingen die u
incasseert en al uw overwinningen
toevertrouwt . [38]

En om weerklank te geven aan de
onderrichtingen van de kerkvaders
en geestelijke schrijvers, heeft hij,
gesteund op de ervaring van vele
jaren van pastorale praktijk,
benadrukt: Als de stomme duivel
zich in een ziel nestelt, tast hij
alles aan. Als hij er daarentegen
direct uitgewerkt wordt, komt
alles goed, zijn we gelukkig, leiden
we een rechtschapen leven. Laten
we altijd ‘op woeste wijze’ oprecht
zijn, maar niet onwelvoeglijk. [39]

De Heer stort zijn genade
overvloedig uit over degenen die



nederig en met bovennatuurlijke
visie de raadgevingen van de
geestelijke leiding ontvangen en in
deze hulp de stem van de Heilige
Geest onderscheiden. Alleen een
daadwerkelijke volgzaamheid van
hart en geest maakt het mogelijk
vooruit te gaan op de weg naar de
heiligheid, aangezien de Trooster
met Zijn ingevingen en met de
raadgevingen van degenen die naar
ons luisteren, degene is die met zijn
ingevingen aan onze gedachten,
werken en wensen een
bovennatuurlijk accent geeft. Hij
spoort ons aan de leer van Christus
te aanvaarden en er dieper in door
te dringen. Hij verlicht ons, opdat
we ons bewust worden van onze
persoonlijke roeping. Hij sterkt
ons, opdat we zullen doen wat God
van ons verwacht. Als we gewillig
zijn tegenover de heilige Geest,
dan zal het beeld van Christus
steeds duidelijker gestalte in ons
krijgen. Zo zullen we iedere dag



dichter bij God de Vader komen. 
Allen die zich door de Geest Gods
laten leiden, zijn kinderen van God
( Rom. 8, 14). [40] Nederigheid en
prudentie bij het geven van
geestelijke leiding

18. Ik blijf nu stilstaan bij de
gesteltenissen van degenen die
anderen met geestelijke leiding
helpen. Op de eerste plaats moeten
zij van de anderen houden zoals ze
zijn, en uitsluitend hun welzijn
zoeken. Zo zal hun houding altijd
positief, optimistisch en
aanmoedigend zijn. Bovendien
zullen zij ook in zichzelf de deugd
van de nederigheid moeten
bevorderen om niet uit het oog te
verliezen dat ze alleen maar een
instrument zijn (vgl. Hand. 9, 15)
waarvan de Heer zich wil bedienen
voor de heiliging van de zielen.

Van de andere kant zullen deze
personen zich tot het uiterste



inspannen om zich zo goed mogelijk
voor te bereiden op de uitoefening
van deze taak en om de
fundamentele beginselen van de
ontwikkeling van het geestelijk leven
die de zielen gewoonlijk volgen te
kennen en om, als er zich bijzondere
situaties voordoen op een
verstandige manier te twijfelen – dat
wil zeggen niet uitsluitend op hun
eigen inzicht te vertrouwen. In deze
gevallen zal men niet alleen extra
bidden, maar ook meer licht vragen
aan de Heilige Geest om de zaak te
bestuderen en te bekijken. Als het
nodig is kan men, in
overeenstemming met de richtlijnen
van de moraal, raad vragen aan
mensen die daar meer van af weten
door de zaak, altijd met de vereiste
voorzichtigheid, voor te stellen als
een hypothetisch geval en door de
omstandigheden te veranderen zodat
de identiteit van degene om wie het
gaat volledig beschermd blijft, omdat



het beroepsgeheim strikt nageleefd
moet worden.

Wij hebben in het Werk al altijd
geweten en uitdrukkelijk
geaccepteerd dat degene met wie
men het vertrouwelijk gesprek voert
bij de desbetreffende directeur of
directrice te rade kan gaan, wanneer
het nodig lijkt om degene om wie het
gaat beter te helpen. Opdat de geest
van vrijheid en vertrouwen in deze
situaties – die niet gewoon zullen
zijn, noch vaak zullen voorkomen –
nog duidelijker naar voren komt,
dient de persoon die het gesprek
ontvangt aan de betreffende voor te
stellen of hij zelf raad wil vragen of
liever heeft dat de geestelijk leider
dat doet. Op deze wijze worden de
maatregelen van fijngevoeligheid en
voorzichtigheid versterkt die vanaf
het begin zijn beleefd.

Tegelijkertijd heeft iedereen de
vrijheid om zich direct tot de Vader



of tot een regionale directeur of
directrice te wenden, om over het
eigen innerlijk leven te spreken. Dit
biedt ons, die in het Opus Dei
geestelijke leiding ontvangen, de
garantie dat wij zullen ontvangen
wat wij nodig hebben en verlangen:
de geest die de heilige Jozefmaria ons
heeft doorgegeven zonder
toevoegingen of wijzigingen. Daarbij
wordt de natuurlijke plicht tot
geheimhouding die met de grootste
zorg en striktheid wordt bewaakt
zelfs niet een beetje geschonden:
iemand die op dit punt niet
voorbeeldig zou zijn, zou een
fundamentele gesteltenis om
geestelijke leiding te geven missen.

Degenen die voor anderen zorg
dragen trachten op ieder moment de
innerlijke vrijheid van deze zielen te
bevorderen, opdat ze vrijwillig
beantwoorden aan de eisen van de
liefde tot God. De geestelijke leiding
wordt dus geboden zonder de



gelovigen van het Opus Dei
eenvormig te maken; dat zou
onlogisch zijn en een gebrek aan
natuurlijkheid. Het Werk wil ons
volmaakt vrij en verschillend.
Maar het wil dat wij
verantwoordelijke en consequente
katholieke burgers zijn, dus dat
ons hoofd en hart niet elk een
andere kant uit gaan, maar
overeenstemmen en sterk zijn om
op ieder moment te doen waarvan
men duidelijk inziet dat men het
hoort te doen zonder zich te laten
meeslepen – door gebrek aan
persoonlijkheid en trouw aan het
eigen geweten – door neigingen of
voorbijgaande modes . [41]
Logischerwijze moet men met de
nodige sterkte spreken om ze te
stimuleren over de weg te gaan die
God voor hun uitstippelt; maar ook
met uiterste zachtheid, omdat ze
geen baas zijn over de zielen en zich
ook niet zo voelen, maar deze
dienen: fortiter in re, suaviter in



modo . Inderdaad, de
verstandigheid eist dat men – altijd
als de situatie het vraagt – het
medicijn volledig, zonder het te
verzachten, gebruikt nadat men de
wond open heeft gelegd. (…) We
moeten dit eerst op onszelf
toepassen. Daarna op de mensen
die we om redenen van
rechtvaardigheid en liefde
verplicht zijn te helpen . [42]

De gedachte dat men zelf ook in dit
concrete punt moet verbeteren mag
geen vertraging in deze taak zijn. 
Kan een arts die ziek is, iemand
anders niet behandelen, ook al
lijdt hij aan een slepende kwaal?
Verhindert zijn ziekte hem voor
anderen een adequaat recept uit te
schrijven? Duidelijk niet. Voor een
goede behandeling hoeft hij alleen
maar de juiste kennis te hebben en
toe te passen, met dezelfde
instelling als waarmee hij zijn



eigen ziekte bestrijdt . [43] De
liturgische vorming

19. Binnen de geestelijke vorming en
heel verenigd met de leerstellig
vorming valt de liefde voor de
gewijde liturgie van de Kerk waarin
het werk van onze Verlossing – bij
uitstek in de Heilige Mis – wordt
verwezenlijkt. [44] De heilige Mis
plaatst ons voor de allerhoogste
geloofsmysteries, want zij is de
gave van de heilige Drie-eenheid
aan de Kerk. Zo begrijpen we dat
de Mis het middelpunt en de
wortel is van het geestelijk leven
van de christen . [45]

De christelijke boodschap is 
performatief, dat wil zeggen: het
evangelie – en de liturgie die dat op
ons bestaan toepast – is niet slechts
een mededeling wat betreft dingen
die geweten kunnen worden; het is
een mededeling die dingen bewerkt
en het leven verandert. [46]



Niemand met gezond verstand en
bovennatuurlijke visie kan denken
dat de liturgie “een zaak van de
priesters” is; of dat de priesters de
Mis “opdragen” en het volk deze
gewoon “bijwoont”. Verre van een
dergelijke opvatting heeft de heilige
Jozefmaria juist de deelname van
iedereen gestimuleerd: vanaf het
begrijpen dat er een innerlijk
verband is tussen de liturgie van het
Woord en van de Eucharistie, of dat
de dimensie van aanbidding
wezenlijk is in de Mis, tot concrete
details zoals het gebruik van het
missaal om de deelname van de
gelovigen te vergemakkelijken: eerst
vanuit het hart en dan met de
voorgeschreven woorden en
gebaren. Ik herinner me gehoord te
hebben dat hij, om deze deelname te
versterken, reeds in de dertiger jaren
van de vorige eeuw heeft gewild dat
men in de Mis hardop zou
antwoorden op de gebeden die de
priester uitspreekt. Toen was dat niet



gebruikelijk: er ontbraken nog dertig
jaar tot het Tweede Vaticaans
Concilie.

De liturgie van het woord

20. Heel de geschiedenis van het heil
en de liturgie die haar viert en
tegenwoordig stelt wordt
gekenmerkt door het initiatief van
God die ons samenroept en van
iedereen van ons een actueel
antwoord verwacht, met een liefde
die daarna onze hele dag vorm geeft,
zodat het Altaaroffer gedurende al
die vierentwintig uur erna wordt
voortgezet.

De viering van het Woord in de
heilige Mis is een werkelijke dialoog
die een fijngevoelig antwoord vraagt:
het is God die tot Zijn volk spreekt en
het volk maakt zich dit goddelijk
woord eigen in stilte, door gezangen
en zo voort; het volk stemt ermee in
door de geloofsbelijdenis en richt vol
vertrouwen smeekbeden tot de Heer.



[47] In de lezingen spreekt de heilige
Geest in menselijke taal, opdat ons
verstand zal begrijpen en
overwegen, onze wil gesterkt
wordt, de daad door ons gesteld
wordt . [48] Het hangt van de
goddelijke genade af of deze
woorden in ons leven werkelijkheid
kunnen worden, maar ook van de
voorbereiding en vurigheid van
degene die ze leest en overweegt en
ernaar luistert. «Wij worden door de
Heilige Geschriften gebracht tot het
stellen van deugdzame handelingen
en tot de zuivere contemplatie». [49]

Hier doet zich een heel concreet punt
van gewetensonderzoek en
verbetering voor. Wat nemen wij
iedere dag uit deze lezingen in de
heilige Mis mee? Benutten wij de
ogenblikken van stilte die na het
evangelie voorzien zijn om de
prediking van de Heer op ons toe te
passen? Ik heb er vaak aan
herinnerd dat «velen van ons er



getuige van zijn geweest hoe de
heilige Jozefmaria zich inleefde in de
lezingen van de Mis; dat was aan de
toon van zijn stem te horen.
Veelvuldig herhaalde zich het
volgende: na de heilige Mis schreef
hij de zinnen die hem dieper hadden
getroffen op om ze in zijn persoonlijk
gebed te overwegen. Zo werden zijn
ziel en zijn prediking voortdurend
verrijkt. Laten wij trachten zo’n
goede leermeester na te volgen. God
heeft zichzelf aan ons geopenbaard
opdat wij Hem meer en beter leren
kennen en om Hem met
natuurlijkheid en zonder menselijk
opzicht aan anderen te kennen
geven.» [50] De eucharistische
liturgie

21. In dit deel van de heilige Mis richt
de priester zich niet zozeer tot de
verzamelde gelovigen. In feite zijn
allen, priester en gelovigen, geestelijk
en innerlijk gericht versus Deum per
Iesum Christum , op God door Jezus



Christus. In de eucharistische liturgie
bidden priester en volk natuurlijk
niet tot elkaar, maar tot de ene
Heer. Daarom kijken allen
gedurende het gebed in dezelfde
richting, naar een beeld van
Christus in de apsis, of naar een
kruis of gewoon naar de hemel,
zoals de Heer deed bij het
priesterlijk gebed in de nacht voor
Zijn Lijden . [51] Deze
gemeenschappelijke aanbidding help
ons zeer de Heer die komt tegemoet
te gaan, onze ogen gericht op het
altaarkruis.

22. Voor het Altaaroffer zijn, nauw
met elkaar verenigd,
gehoorzaamheid en vroomheid
nodig: ze zijn ook fundamenteel
vereist opdat de liturgie de bron en
het hoogtepunt van het leven van de
Kerk en van iedere christen kan zijn.
Op de eerste plaats de
gehoorzaamheid, want «de woorden
en de riten van de liturgie zijn een



trouwe, in de loop der eeuwen
gerijpte uitdrukking van de
gevoelens van Christus en ze leren
ons de zelfde gevoelens te hebben als
Hij (vgl. Phil. 2, 5). Door onze geest
overeen te stemmen met Zijn
woorden verheffen wij ons hart tot
de Heer.» [52] Zie hier de diepe
reden waarom wij ieder woord, ieder
gebaar, iedere rubriek moeten
gehoorzamen en beminnen, want zij
roepen de gave van God af, ze helpen
ons alter Christus, ipse Christus te
worden.

Het Tweede Vaticaans Concilie heeft
eraan herinnerd dat de volledige
doeltreffendheid van de liturgie er
ook van afhangt of iedereen, priester
of gelovige,zijn ziel in
overeenstemming brengt met zijn
stem. [53] En Benedictus XVI heeft
uitgelegd, dat in de vieringen de vox,
de woorden aan onze geest
voorafgaan. Gewoonlijk gebeurt
dat niet zo. Eerst moet men denken



en daarna wordt de gedachte
omgezet in woorden. Maar hier
komt het woord het eerst. De
heilige liturgie geeft ons de
woorden; wij moeten in deze
woorden doordringen, de
overeenstemming met deze
realiteit die ons voorafgaat
vinden. (…) Dit is de eerste
voorwaarde: wij zelf moeten de
structuur, de woorden van de
liturgie, het woord van God
verinnerlijken. Zo wordt onze
viering werkelijk een vieren “met”
de Kerk: ons hart is wijd geworden
en wij doen niet zo maar iets,
maar wij zijn “met” de Kerk in
samenspraak met God . [54]

In het leven van de heilige
Jozefmaria smelten de vroomheid en
de gehoorzaamheid op een
bewonderenswaardige manier
samen, en zijn een voorbeeld van iets
heel reëels: We kunnen onze grote
liefde voor het heilig Misoffer niet



beter uiten dan door nauwgezet,
tot in de kleinste details, de door
de wijsheid van de Kerk
voorgeschreven liturgische
bepalingen in acht te nemen. En
behalve dat wij Hem liefhebben,
moeten we ook de behoefte voelen
op Christus te lijken, niet alleen
innerlijk, maar ook uiterlijk. We
moeten ons – bij de weidse ruimten
van het christelijk altaar – met een
ritme en een harmonie bewegen
die uitdrukking geven aan de
gehoorzame wil tot heiligheid, die
zich vereenzelvigt met de wil van
de Bruid van Christus, de Kerk; dat
wil zeggen met de Wil van Christus
zelf . [55]

Het zou mij verheugen als deze korte
overwegingen over de structuur van
de heilige Mis ons allen zouden
helpen onze belangstelling te
bevorderen voor de liturgie die
voedsel en noodzaak is voor ons
geestelijk leven. Hoe zou ik jullie er



niet aan kunnen herinneren dat onze
stichter reeds in dat ver teruggelegen
1930 heeft geschreven dat allen in
het Werk een bijzondere
inspanning moeten doen om met al
hun inzet, alle en elk van de
liturgische voorschriften te volgen,
zelfs die die weinig of niet
belangrijk lijken. Degene die
bemint verliest geen enkel detail
uit het oog. Ik heb het gezien: deze
kleinigheden zijn iets heel groots:
liefde. En de Paus tot in het
kleinste gehoorzamen is hem
beminnen. En de Heilige Vader
beminnen is Christus beminnen en
Zijn Moeder, onze Moeder de
allerheiligste Maagd Maria. En wij
verlangen alleen maar hiernaar:
want wij houden van hun, wij
willen dat omnes, cum Petro, ad
Iesum per Mariam . [56] VORMING
IN DE KATHOLIEKE LEER

23. Wie oprecht van God houdt, voelt
zich ertoe aangezet Hem iedere keer



meer en beter te leren kennen; hij
stelt zich niet tevreden met een
oppervlakkige omgang; hij zoekt met
meer diepte alles wat met Hem te
maken heeft te begrijpen. Onze ijver
om deze theologische kennis te
verwerven, de goede en zekere 
christelijke leer , komt op de eerste
plaats voort uit het verlangen God
te kennen en van Hem te houden.
Die ijver is tevens het gevolg van
de zorg van elke gelovige mens om
de diepste zin te achterhalen van
deze wereld, het werk van de
Schepper. [57] Daarom is de
vorming die het Opus Dei zijn
gelovigen geeft – vanuit leerstellig
perspectief beschouwd – erop gericht
dat wij de leer van de Kerk
verwerven en in de kennis ervan
verdiepen.

De zalige Johannes Paulus II heeft
met dezelfde visie – kijkend naar God
en de wereld – erop gewezen dat
tegenwoordig de vorming in de



katholieke leer noodzakelijk is. «De 
doctrinaire vorming van de
lekengelovigen blijkt nu steeds
dringender, niet alleen vanwege de
natuurlijke dynamiek van de
geloofsverdieping, maar ook
vanwege de eis om tegenover de
wereld en haar ernstige en
ingewikkelde problemen
“verantwoording af te leggen van de
hoop” die in hen leeft. Een
systematische catechetische actie, die
geleidelijk moet verlopen in verband
met de leeftijd en de verschillende
levensomstandigheden, en een meer
besliste christelijke bevordering van
de cultuur als antwoord op de
eeuwige vragen die de mens en de
maatschappij ook nu kwellen,
worden zo absoluut noodzakelijk». 
[58]

Vanaf het begin van het Opus Dei en
zelfs eerder heeft de heilige
Jozefmaria een speciale
belangstelling laten blijken voor het



feit dat de personen die hij
geestelijke leiding gaf dieper zouden
gaan in hun leerstellige (doctrinaire)
vorming, want ieder van ons moet
zich naar best vermogen
inspannen om zijn geloof serieus,
op een wetenschappelijke manier
te bestuderen . [59]

24. Zoals de heilige Gregorius de
Grote heeft geschreven «is de
vroomheid totaal nutteloos als het
onderscheidingsvermogen dat de
wetenschap geeft ontbreekt». [60] En
«de wetenschap is niets als ze niet
gebruik maakt van de vroomheid». 
[61] Onze stichter heeft erop
aangedrongen dat de bestudering
van de leer begeleid zou gaan van
een oprecht geestelijk leven door de
intieme omgang met Jezus Christus
in het gebed en in de sacramenten en
door een kinderlijke devotie tot de
Allerheiligste Maagd Maria. Hij heeft
geleerd dat de waarheid altijd in
zekere zin iets heiligs is: een gave



van God, een goddelijk licht dat
ons op weg zet naar Degene die het
Licht bij uitstek is. En dat gebeurt
in het bijzonder ten aanzien van de
waarheid in de bovennatuurlijke
orde: we moeten dus met respect
met haar omgaan, met liefde. (…)
Meer nog: wij zijn ervan overtuigd
dat deze goddelijke waarheid, ons
te boven gaat: dat onze woorden
niet toereikend zijn om heel de
rijkdom ervan uit te drukken, dat
het zelfs mogelijk is dat wij haar
niet ten volle begrijpen en dat wij
de rol spelen van iemand die een
boodschap doorgeeft die hijzelf
niet helemaal begrijpt . [62]

De inspanning die de Prelatuur zich
getroost om al haar gelovigen en veel
anderen een serieuze leerstellige
vorming te geven is de moeite waard;
meer nog op momenten zoals die van
tegenwoordig waar deze noodzaak
duidelijker te merken is. De
uitspraak van onze stichter vele



jaren geleden is een vreugdevolle
werkelijkheid gebleken: het hele
Werk staat gelijk aan een grote
catechese, die op een levendige,
eenvoudige en directe manier
midden in de burgermaatschappij
wordt gegeven . [63] Trouw aan het
Leergezag en vrijheid in alles wat
opinabel is

25. De leerstellige vorming omvat
alle gebieden: vanaf de filosofie tot
de theologie en het canoniek recht
enz. Deze vorming – die in het geval
van de numerair(e)s en van veel
geassocieerden de programma´s
omvat die op de pauselijke
universiteiten worden onderwezen –
beoogt dat er in alle lagen van de
maatschappij mensen zijn die
vastbesloten zijn een levend
getuigenis te geven van het
Evangelie, in woord en daad: altijd
bereid – zoals sint Petrus schrijft – tot
verantwoording aan al wie u



rekenschap vraagt van de hoop die in
u leeft (1 Petr. 3, 15).

Overeenkomstig de vaak herhaalde
richtlijnen van het Leergezag krijgt
de leer van de heilige Thomas van
Aquino bij de uiteenzetting van de
verschillende filosofische en
theologische thema´s bijzondere
nadruk. Zo wordt de aanbeveling
van het Tweede Vaticaans Concilie en
van verscheidene pausen opgevolgd:
«Verdiepen in de geloofsmysteries en
hun onderlinge band ontdekken (…)
in het licht van de leer van de heilige
Thomas van Aquino». [64]

De heilige Jozefmaria heeft zich aan
deze richtlijn gehouden en het altijd
zo aan de docenten van het Studium
Generale van de Prelatuur
voorgehouden. Tegelijkertijd heeft
hij met een mentaliteit die openstond
voor de wetenschap van de theologie
uitgelegd dat deze aanbeveling niet
zo opgevat mag worden dat wij ons



ertoe moeten beperken ons alle en
alleen maar de onderrichtingen
van de heilige Thomas eigen te
maken en te herhalen. Het gaat om
iets heel anders: natuurlijk moeten
wij de leer van de Engelachtige
Leraar in ere houden, maar op
dezelfde manier als hij dat zou
doen als hij vandaag zou leven.
Daarom zal men soms verder
moeten ontwikkelen wat hij zelf
slechts kon beginnen; en daarom
ook maken wij ons alle inzichten
van andere schrijvers eigen die
met de waarheid overeenkomen . 
[65]

Ik heb jullie net met woorden van
onze Vader een wezenlijke
eigenschap van de geest van het
Opus Dei in herinnering gebracht:
dat wij corporatief geen andere
leer hebben dan die, die het
Leergezag van de Heilige Stoel
onderwijst. Wij aanvaarden alles
wat dit Leergezag aanvaardt en



verwerpen alles wat het verwerpt.
Wij geloven vast alles wat het ons
als geloofswaarheid voorhoudt en
wij maken ons ook alles eigen wat
tot de katholieke leer behoort . [66]
En binnen de ruimte die deze leer
laat, vormt iedereen van ons zijn
persoonlijke mening . [67] Volgens
de Statuten van de Prelatuur is het
niet toegestaan dat het Opus Dei –
zoals onze stichter heeft gezegd – een
eigen filosofische of theologische
school vormt of aanhangt. [68] Dit
drukt, behalve de liefde voor de
vrijheid, een fundamenteel
ecclesiologisch realiteit uit: dat de
gelovigen van de Prelatuur gewone
christengelovigen zijn, of
respectievelijk gewone seculiere
priesters, met dezelfde ruimte voor
vrijheid van mening als de overige
katholieken.

VORMING VOOR HET APOSTOLAAT



26. De diepe kennis van de
basiswaarheden van het geloof
alsook van de ethische en morele
aspecten die nauwer te maken
hebben met het eigen werk is
eveneens belangrijk om een
uitgebreid apostolaat te
verwezenlijken in het beroep dat
iedereen uitoefent. Het licht van
hen die Jezus Christus volgen moet
niet onder de korenmaat staan
maar boven op de berg schitteren: 
Opdat men uw goede werken ziet
en men uw Vader verheerlijkt die
in de hemel is (Mt. 5, 16) . [69]

Er zijn zeker genoeg mensen met een
groot hart, in staat om verliefd te
worden op God, maar wie het licht
ontbreekt van de leer die oriënteert
en zin aan hun leven geeft. De
christenen komt de plicht en de
vreugde toe hun deze leer mee te
delen. Een passage uit het Nieuwe
Testament laat dat duidelijk
uitkomen. De diaken Filippus volgde



een opdracht van de Heilige Geest op
en was op reis naar Gaza. Op de weg
daarheen reed een reiskoets waarin
een hoogwaardigheidsbekleder,
minister van de koningin van
Ethiopië, naar zijn land terugging na
in Jeruzalem God aanbeden te
hebben. Toen Filippus er naar toe
gegaan was, hoorde hij hem de profeet
Jesaja lezen. Hij vroeg hem: ’Begrijpt
ge wat ge leest?’ Maar de Ethiopiër
antwoordde: ’Hoe zou ik dat kunnen,
als niemand mij daarin behulpzaam
is?’ Hij nodigde Filippus uit in te
stappen en bij hem te kommen zitten.
(Hand. 8, 30-31).

Het is de taak van de katholieken de
blijde boodschap van Jezus met
vrede en volharding te verkondigen
en de religieuze onwetendheid door
de verspreiding van de
geopenbaarde leer uit de weg te
ruimen. Het christelijk apostolaat –
en ik spreek nu heel concreet over
dat van een doodgewone christen,



over dat van de man of vrouw die
leeft zoals zijn of haar gelijken – is
één grote catechese, waarin de
dorst naar God in de ander wordt
gelegd door middel van de
persoonlijke omgang, door een
echte en loyale vriendschap. Zo
helpen we hen een nieuwe horizon
ontdekken, op een natuurlijke,
eenvoudige manier (zei ik al), met
het voorbeeld van een goed
beleefd geloof, met een vriendelijk
woord, dat echter doordrenkt is
van de kracht van de goddelijke
waarheid. [70]

Wij moeten de waarheid van
Christus vol vuur verspreiden en
maken dat anderen deel hebben aan
de schat die wij hebben ontvangen,
opdat ze ervaren dat er niets
prachtiger is dan door het evangelie,
door Christus te zijn aangeraakt en te
zijn overrompeld. Er bestaat niets
schoners dan Hem te kennen en de



vriendschap met Hem aan anderen
mee te delen . [71]

27. In het decreet over het
lekenapostolaat onderricht het
Tweede Vaticaans Concilie dat «het
apostolaat alleen dan ten volle
doeltreffend kan zijn, als er
veelzijdige en volledige vorming mee
gepaard gaat; dat is niet alleen nodig
voor de voortdurende geestelijke
vooruitgang en groei in
geloofskennis van de leek zelf, maar
ook de verscheidenheid van zaken,
personen en taken waaraan zijn
activiteit zich heeft aan te passen,
vraagt erom. (…) Naast de vorming
die alle christenen nodig hebben,
vragen niet weinig vormen van
apostolaat een specifieke en
bijzondere vorming vanwege de
veelzijdigheid van personen en
omstandigheden.» [72]

In de laatste jaren is voor deze inzet
voor de zielen meer kracht nodig om



het secularisme tegen te gaan dat
enorm is gegroeid, zozeer zelfs dat
het in landen die van huis uit
christelijk zijn gemeengoed is
geworden. Het doel van de nieuwe
evangelisatie is nu juist deze landen
weer te doordrenken met de geest
van Christus. [73] In de Prelatuur is
dit werk erop gericht iedereen te
oriënteren en te stimuleren om de
opdracht tot evangeliseren die met
het doopsel ontvangen wordt te
verwezenlijken met de geest en de
specifieke middelen van het Opus
Dei, door middel van het apostolaat
van vriendschap en vertrouwen .

Johannes Paulus II benadrukte dat de
wereld « om geloofwaardige
evangelisten vraagt, in wier leven de
schoonheid van het Evangelie
schittert , samen met het kruis en de
verrijzenis van Christus. (…) Iedere
gedoopte moet als getuige van
Christus de vorming verwerven die
bij zijn situatie past opdat in een



milieu dat zo vijandig is als het
secularisme het geloof niet alleen
niet verslapt door verwaarlozing,
maar het getuigenis van het geloof
volhoudt en voedt.» [74] Persoonlijk
apostolaat van vriendschap en
vertrouwen

28. Christus is op deze aarde
gekomen opdat alle zielen het eeuwig
leven kunnen bereiken en Hij wil
daarbij op Zijn leerlingen rekenen: ut
eatis , gaat op tocht – zegt Hij ook
tegen ons christenen, zoals tegen de
apostelen – en brengt vruchten voort
die blijvend mogen zijn (vgl. Joh. 15,
16). Daarom, mijn kinderen, moeten
wij Zijn leer in de meest
verschillende milieus verspreiden,
aangezien wij omwille van de Heer
geïnteresseerd zijn in alle zielen.
Maar het is logisch dat wij beginnen
bij degenen die God dicht bij ons
heeft geplaatst.



Zoals ik jullie heb gezegd, geven wij
in de Prelatuur van het Opus Dei
prioriteit aan wat de heilige
Jozefmaria apostolaat van
vriendschap en vertrouwen
noemde: een persoonlijke omgang
waarin het ene hart in het andere
zijn kennis van en liefde voor
Christus uitstort en zo
vergemakkelijkt dat dit zich voor de
zachte impulsen van de genade
openstelt.

De vriendschap veronderstelt – en
schept tegelijkertijd – een
gemeenschap van gevoelens en
verlangens. Maar «waar deze
gemeenschap voornamelijk wordt
verwezenlijkt is in de omgang met
elkaar. (…) Vandaar dat het eigen is
aan de vriendschap om met elkaar
om te gaan» [75] . Met deze omgang
wordt de eerste stap op de weg van
de vriendschap gezet. Daarom
bereidt het ons vreugde de
gelegenheden te benutten die het



beroepswerk en sociale leven ons
bieden om nieuwe vrienden te
maken, met het verlangen hen te
helpen en, eveneens, van hen te
leren: vriendschap komt wezenlijk
van twee kanten. Onze Vader heeft
ons aangespoord ons te gedragen als 
Christus die bij de mensen 
langskomt , via de weg van het
gewone leven. Om op aarde nog
steeds vrienden te maken wil de
Heer zich van ons bedienen; van
onze omgang met de mensen, van
dit vermogen van ons om te
beminnen en ons te doen
beminnen dat Hij zelf ons heeft
gegeven . [76]

De belangrijkste eigenschap van deze
manier van dienen is de noodzaak
zich te kunnen aanpassen aan de
capaciteit en mentaliteit van
iedereen, zodat men begrijpt wat
men hoort. De heilige Jozefmaria
noemde deze inspanning om zich te
doen begrijpen de gave van talen ,



die ontstaat als vrucht van de
genade, van het gebed en van onze
persoonlijke voorbereiding, opdat de
leer van de Kerk in de oren van de
mensen als nieuw klinkt. We moeten
hetzelfde herhalen, maar op
verschillende manieren. Het is de
vorm die altijd nieuw, anders moet
zijn; niet de leer . [77]

Het gaat erom, net als Jezus te doen,
die de meest verheven
onderrichtingen uiteen gezet heeft
door middel van parabels, van
vergelijkingen die iedereen – elk op
zijn eigen niveau – kon begrijpen.
Laten wij het verlangen bevorderen
de christelijke waarheden op een
aantrekkelijke manier uiteen te
zetten: uw spreken zij steeds
innemend, met een vleugje zout erbij,
zodat gij iedereen het juiste antwoord
weet te geven ( Kol. 4, 6). Het gaat niet
om een formaliteit, of om te laten
zien hoe veel wij weten, maar om
inhoudelijk te spreken, de eer van



God en het welzijn van de zielen
zoekend.

29. In deze context blijkt een
diepgaande kennis van de Heilige
Schrift – van het Oude en van het
Nieuwe Testament – de vrucht van
gedegen lezing en aandachtige
overweging, van fundamenteel
belang. Onlangs heeft Paus
Benedictus XVI daaraan herinnerd,
in de apostolische exhortatie Verbum
Domini over het Woord van God in
de zending van de Kerk. De Paus
noemt daarin – naast andere grote
heiligen aan wie de Heer bijzondere
inzichten heeft geschonken om in de
spirituele betekenis van de Bijbel te
verdiepen – de heilige Jozefmaria
en zijn prediking over de
universele roeping tot heiligheid . 
[78] De paus schrijft dat een
belangrijk ogenblik van de
pastorale bezieling van de Kerk
waarop men de centrale plaats
van het Woord van God op een



verstandige wijze opnieuw kan
ontdekken, is de catechese, die in
haar verschillende vormen en
fases altijd het volk van God moet
begeleiden. [79] En hij laat zien hoe 
de ontmoeting van de leerlingen
van Emmaüs met Jezus, die door
de evangelist Lucas wordt
beschreven (vgl. Lc. 24, 13-35)
vertegenwoordigt in zekere zin het
model van een catechese in het
middelpunt waarvan de “uitleg
van de Schriften” staat, die alleen
in Jezus is te geven (vgl. Lc. 24,
27-28) door de vervulling ervan in
Hemzelf te laten zien. Zo wordt de
hoop opnieuw geboren die sterker
is dan alle nederlagen en die van
de leerlingen overtuigde en
geloofwaardige getuigen maakt
van de Verrezene . [80] Moeten
jullie bij deze woorden niet denken
aan de vreugdevolle bewering van
onze Vader dat Emmaüs nu de hele
wereld is, want de Heer heeft de



goddelijke wegen van de aarde
ontsloten ? [81]

Herinner je hoe hij ons de
onderrichtingen van deze passage
van Sint Lucas heeft doorgegeven.
Hij zei daarover dat heel het leven
van Christus een goddelijk model
is dat wij moeten navolgen, maar
wat de evangelist ons vertelt van
de scène van Emmaüs heel
bijzonder voor ons is bedoeld . [82]
Hij bediende zich ook van deze
passage van het Evangelie om ons te
spreken over het persoonlijk
apostolaat van vriendschap en
vertrouwen. Hij legde de nadruk op
een belangrijk kenmerk: het is nodig
het initiatief te nemen, de mensen
tegemoet te gaan om hun onze
vriendschap aan te bieden en hen te
helpen in hun zoeken naar God,
waarbij wij de intimiteit en vrijheid
van iedereen respecteren en
verdedigen.



Onderweg naar Emmaüs gaat de
verrezen Christus op zoek naar twee
leerlingen die naar huis
terugkeerden, ontmoedigd door de
smartelijke gebeurtenissen die ze
hadden meegemaakt: het lijden en de
dood van hun Heer. Dit gebaar van
Jezus leert ons dat de vriendschap
ertoe brengt deel te nemen in de
vreugden en het verdriet van onze
vrienden, dat wij solidair zijn en tijd
aan hen besteden. Christus is
onderweg met deze twee mensen
die bijna alle hoop verloren
hebben en wier leven zinloos
dreigt te worden. Hij begrijpt hun
smart, dringt binnen in hun hart
en laat hen deelnemen aan het
leven dat in Hem woont . [83] Op
dezelfde manier moeten wij delen in
de zorgen, de verwachtingen, de
moeilijkheden van degenen met wie
wij omgaan, terwijl we niet anders
zijn dan onze collega’s en door niets
van hen gescheiden zijn: een
prachtige eigenschap van de geest



van het Werk, die niemand van zijn
plaats haalt en ons oproept in de
wereld te zijn zonder werelds te zijn.

Zo horen wij ons te gedragen in het
milieu waarin wij vertoeven, zonder
uit het oog te verliezen dat – als wij
trouw zijn – Jezus Christus in ons
handelt en zich wenst te bedienen
van ons voorbeeld en woord om
andere mensen te bereiken, terwijl
zij ons tegelijkertijd verrijken met
hun vriendschap. Er is niets
logischer dan dat echte vrienden
elkaar in hun vreugde en verdriet
doen delen, in hun doen en laten en
vanzelfsprekend in de grootste schat
die een christen bezit: namelijk het
leven van Christus. We zullen met
hen over God praten, over de
vreugde Hem in onze ziel in staat
van genade te hebben, over de
onmetelijke waarde die alleen Hij
aan een menselijk bestaan kan
schenken.



Door zo te handelen werken de
christenen doeltreffend mee in de
evangelisatieopdracht van de Kerk,
door Christus een plaats te geven in
het hart en de ziel van hun vrienden
om eraan bij te dragen dat het Kruis
op de top van alle menselijke
activiteiten wordt geplaatst.

Apostolaat van het gezin en met de
jeugd

30. Er zijn veel activiteiten die
bijdragen aan het versterken van de
uitbreiding van het Rijk Gods. Maar
sommige zijn objectief gezien van
groter belang, afhankelijk van de
behoeften van elke tijd en plaats. Het
gezin, de vorming van de jeugd, de
wereld van de cultuur vormen voor
een groot deel de uitdaging van de
nieuwe evangelisatie die door de
paus wordt gestimuleerd.

Het gezin heeft een dringende
behoefte aan de herbevestiging van
zijn oorspronkelijke waarde, door



God bij de schepping gewild.
Ongelukkigerwijze doen de
gewoontes en burgerwetten van veel
landen moeite dit te bederven. Het is
een taak van kapitaal belang, waarin
wij katholieken op een lijn zitten met
mensen van andere godsdiensten, of
zonder enige godsdienst, die beseffen
dat de bescherming van het gezin –
liefdesgemeenschap tussen een man
en een vrouw, onontbindbaar en
open voor het leven – een
onvervangbare zuil vormt voor de
juiste ordening van de maatschappij
en een belangrijk fundament is voor
het bereiken van menselijke rijpheid
en geluk. Behalve wat wij kunnen
bijdragen in samenwerking met
andere mensen, kan men op
persoonlijk vlak bijvoorbeeld
echtgenoten helpen elkaar te
vergeven en beter te begrijpen dat
hun leven overgave aan de ander is.
En als het om een christelijk huwelijk
gaat, dat ze begrijpen dat ze
deelnemen in een mysterie: in de



vereniging van Christus met Zijn
Kerk. Deze trouw van allebei, uiting
van de ware liefde door de tijd heen,
is ook hun weg om in de hemel te
komen.

Het apostolaatwerk met de jeugd zal
altijd een vitale uitdaging voor de
wereld en voor de Kerk zijn, want in
deze jaren worden degenen gevormd
die de richting waarin de
maatschappij zich beweegt zullen
bepalen en deze zullen doen
voortgaan over de wegen die door de
Schepper en Verlosser zijn uitgezet.

Op dit gebied krijgt het apostolaat
van het vermaak en van het goed
gebruik van de vrije tijd een
bijzondere betekenis. Ik beperk me
ertoe jullie in herinnering te brengen
wat ik jullie in 2002 heb geschreven:
dat het nodig is «de gewoontes, de
wetten, de mode, de
communicatiemiddelen en de
artistieke uitingen qua inhoud



christelijk te maken. Allemaal
aspecten die zich in het hart van de
strijd voor de nieuwe evangelisatie
van de maatschappij bevinden en
waartoe de Paus zonder ophouden
de christenen oproept». [84]
Apostolaat en cultuur

31. De wijde wereld van het denken
en van de cultuur, van de
wetenschappen, de letteren en de
techniek blijft een bevoorrecht
gebied dat verlicht moet worden
door het licht van het evangelie. «De
christenen moeten dus een geloof
hebben waardoor ze kritisch kunnen
staan tegenover de huidige cultuur
en de verleidingen hiervan kunnen
weerstaan; waardoor ze een
doeltreffende invloed kunnen
uitoefenen in de culturele,
economische, sociale en politieke
milieus; waardoor ze kunnen laten
zien dat de gemeenschap tussen de
gelovigen van de katholieke Kerk en
de andere christenen sterker is dan



welke etnische band ook; waardoor
ze vol vreugde het geloof aan de
nieuwe generaties kunnen
doorgeven en een christelijke cultuur
kunnen vormen die in staat is de
hele cultuur waarin wij leven te
evangeliseren.» [85]

De apostolische ondernemingen van
het Werk zijn een oeverloze zee .
Wij willen voor iedere mens onze
armen wijd openen, zoals Christus
aan het Kruis. Vandaar onze
inspanning om degenen die het verst
van God verwijderd zijn te bereiken,
zoals de heilige Jozefmaria ons heeft
geleerd. Hij had een bijzondere
voorliefde – zoals hij ons vaak
herinnerde – voor het apostolaat ad
fidem . Onze Vader heeft ons
aangespoord ons bijzonder in te
zetten voor het apostolaat ad
gentes , met de ongelovigen. (…) Op
de eerste plaats – ik zal herhalen
wat ik altijd al zeg – met een
oprechte, loyale, menselijk goede



vriendschap . [86] In een wereld die
gekenmerkt wordt door globalisering
ontstaan bij de uitoefening van het
beroepswerk veelvuldige relaties met
mensen van verschillende
achtergrond. Hierdoor is het
makkelijk om in gesprek te komen
met mensen van andere
godsdiensten en overtuigingen, met
het streven in hen het verlangen op
te wekken God beter te kennen. Wij
zullen zelfs degenen helpen die een
negatieve houding vertonen ten
opzichte van de katholieke kerk, als
wij trachten met zachtmoedigheid,
geduld, begrip en genegenheid met
hen om te gaan.

Benedictus XVI heeft in een
toespraak tot de Romeinse Curie
gezegd: Ik vind het vooral
belangrijk dat wij ons als
gelovigen ook interesseren voor de
mensen die van zichzelf zeggen dat
ze agnostisch en atheïstisch zijn.
Wanneer wij het hebben over een



nieuwe evangelisatie schrikken
deze personen misschien wel. Zij
willen zichzelf niet beschouwen als
object van apostolaat, noch
afstand doen van hun vrijheid van
denken en willen. Maar ook in hen
bestaat het verlangen naar God, al
kunnen ze niet geloven dat God
zich concreet met ons bezighoudt . 
[87]

Hoewel slechts sommigen speciaal
aan initiatieven van dit soort
deelnemen voelen wij de plicht deze
mensen te steunen met ons gebed.
Want iedereen van ons, kinderen van
God in de Kerk, wil alleen leven om
de Naam van de Heer onder alle
volkeren en culturen tot in de verste
uithoeken der aarde te verspreiden
(vgl. Hand . 9, 15).

BEROEPSVORMING

32. Het is duidelijk dat in de
Prelatuur een goede voorbereiding
op het beroep bevorderd wordt,



omdat het gewone werk volgens de
geest van het Opus Dei de spil voor
onze persoonlijke heiligheid vormt
en het normale kader voor het
apostolaat van de gelovigen. De
studie, de beroepsvorming op welk
gebied dan ook, is voor ons een
zware plicht. [88] Het Leergezag van
de Kerk heeft nog niet zo lang
geleden het thema van het werk
opgepakt – en wij allen denken bij
het lezen hiervan aan de prediking
van de heilige Jozefmaria sinds 1928
– als gebied voor de lekengelovigen
om de heiligheid te zoeken. Er is
aangedrongen op «de vorming van
een spiritualiteit van de arbeid die
voor alle mensen een hulpmiddel en
een weg is om dichter bij God, de
Schepper en Verlosser, te komen om
deel te hebben aan Zijn heilsplan
voor de mens en de wereld en om in
hun leven de vriendschap met
Christus te verdiepen.» [89] Werk en
eenheid van leven



33. In de homilie De wereld
hartstochtelijk beminnen heeft de
heilige Jozefmaria aangedrongen op
het belang van de eenheid van leven
in de christen, die de vroomheid, de
arbeid en het apostolaat harmonieus
met elkaar verenigt. Voortdurend
heb ik het onderwezen met
woorden uit de heilige Schrift: de
wereld is niet slecht, want zij is
voortgekomen uit de handen van
God, want zij is zijn
scheppingswerk, want Jahweh
keek ernaar en zag dat het goed
was (vgl. Gen 1,7 e.v.). Wij mensen
zijn het die met onze zonden en
ontrouw de wereld slecht en lelijk
maken. Jullie hoeven er niet aan te
twijfelen: voor jullie, mannen en
vrouwen van de wereld, staat elke
vlucht uit de eerlijke werkelijkheid
van het leven van alledag haaks op
de wil van God. Jullie moeten je er
nu opnieuw goed van bewust zijn,
dat God jullie roept om Hem juist 
in en vanuit de burgerlijke,



materiële, wereldlijke taken van
het menselijke leven te dienen: in
het laboratorium, in de
operatiekamer, in de kazerne of op
de leerstoel van een universiteit,
in de fabriek, in de werkplaats, op
het land, in de huishouding, in heel
dit immense panorama van het
dagelijks werk wacht God elke dag
weer op ons. Beseft het goed: in
elke situatie, hoe alledaags ook, is 
iets heiligs, iets goddelijks te
vinden. Aan jullie de taak dat te
ontdekken. (…) Een andere weg is
er niet. Of we leren de Heer in ons
dagelijks leven ontdekken of we
zullen Hem nooit vinden. Onze tijd
heeft het nodig dat aan de materie
en aan heel gewoon lijkende
situaties hun edele en
oorspronkelijke zin teruggegeven
wordt, dat ze in dienst van Gods
rijk gesteld worden en dat ze
vergeestelijkt worden door er een
middel en een gelegenheid van te



maken om Christus voortdurend te
ontmoeten. [90]

De vorming die de Prelatuur biedt is
erop gericht de noodzakelijke
bovennatuurlijke geest te
bevorderen opdat een ieder zich
inspant zijn werk te verrichten met
de grootst mogelijke menselijke
volmaaktheid en met het verlangen
te dienen door het om te zetten in
een instrument van heiligheid en
apostolaat. Daarvoor moeten wij ons
inspannen om het nodige
beroepsprestige onder onze collega’s
te verwerven, dat men verkrijgt door
in de loop der jaren moeite te doen
en toewijding te laten blijken.
Iedereen ontvangt deze specifieke
vorming net als de overige burgers:
op de universiteit, in technische
scholen, in werkplaatsen enz. waar
men studeert of een beroep leert. De
geest van het Werk zet ons ertoe aan
deze vorming bij te houden en met
volharding te verbeteren. Wij allen



voelen ons totaal vrij, zowel op het
moment van het kiezen van een
beroep alsook in de uitoefening
ervan. Het Werk wijst alleen op de
manier om zich in deze taken te
heiligen, zonder zich te mengen in de
beroepsaangelegenheden van een
ieder.

Het soort werk dat men uitvoert doet
er niet toe, als het maar eerzaam is: 
wat is belangrijker: professor aan
de Sorbonne zijn of werk in de
huishouding doen? Ik zal je zeggen
wat het belangrijkste is, dat jij
heilig wordt door je werk te
heiligen . [91] En hij voegde er op
een ander moment aan toe: als ik
het heb over de schoonmaaksters
van de Universiteit van Navarra,
en zeg dat ik niet weet of hun werk
net zo belangrijk of belangrijker is
dan dat van het bestuur, is dat
geen toneel: ik herhaal eenvoudig
wat ik altijd al heb gedacht. De
taak van een van deze vrouwen die



met vreugde haar werk verricht en
alles doet uit liefde, kan
heldhaftig, niets alledaags zijn; en
vanzelfsprekend doeltreffender
dan dat van een onderzoeker die
alleen uit is op het publiceren van
zijn studies. Ik herhaal: wat meer
waard is, hangt af van de liefde en
van het offer waarmee men zijn
eigen werk verricht, maar wel met
een blij, vreugdevol en vrijwillig
offer. Als dat niet zo zou zijn is het
beter het niet te doen . [92]

Alle katholieken hebben de plicht om
alles te doen wat in hun macht ligt
opdat Christus daadwerkelijk heerst
in de maatschappij, en deze heilige
verlangens blijken ook uit de zorg
om het nodige beroepsprestige te
verwerven, de standaard, zodat het
licht van Christus schittert (vgl. Mc.
4, 21).

De studenten van hun kant moeten
de plicht voelen goede cijfers te



halen. Vergeet niet die overweging
die de heilige Jozefmaria in De Weg
heeft geschreven en die de leidraad
is geweest voor veel generaties
jongeren in de hele wereld: een uur
studie is, voor een modern apostel,
een uur gebed . [93] Zuivere
bedoelingen

34. Terwijl wij onze beroepsvorming
verzorgen moeten we er ook aan
denken dat de beroepsarbeid – welke
dan ook – voor ons altijd een middel
is om de heiligheid te bereiken en
voor het apostolaat te zorgen. Het is
nodig dit in onze huidige tijd niet uit
het oog te verliezen, want in de
maatschappij van tegenwoordig, die
hogelijk competitief is, is het
gemakkelijk aan ons beroep
voorrang te geven boven alle andere
plichten jegens God, het eigen gezin
en de anderen. Ik dring er met onze
Vader bij jullie op aan: werkt met
het oog op God, zonder naar
menselijke eer te streven.



Sommigen zien in het werk een
middel om eer te behalen of om
macht of rijkdom te verwerven die
hun persoonlijke ambitie
bevredigen, of om zich trots te
voelen over hun eigen
werkcapaciteit. Wij kinderen van
God in Zijn Opus Dei zien in ons
beroepswerk nooit iets dat te
maken heeft met ons egoïsme,
onze ijdelheid of hoogmoed: wij
zien slechts een mogelijkheid alle
mensen uit liefde tot God te
dienen . [94] Daarom, zo voegde hij
eraan toe: is een goede indicatie
voor de zuiverheid van jullie
bedoelingen juist de manier
waarop jullie de sociale of
vriendschapsrelaties die ontstaan
uit het uitoefenen van jullie
beroep benutten om deze zielen
dichter tot God te brengen en – als
jullie hiertoe aanleiding zien – met
hen over een mogelijke roeping te
spreken. [95]



In het kader van de beroepsvorming
moeten we erop gericht zijn de
thema’s van de katholieke leer die
specifiek met ons eigen beroep te
maken hebben of bijzonder actueel
zijn in ons land, goed te kennen.
Misschien verschillen ze van de ene
tot de andere plaats, maar sommige
gelden overal; bijvoorbeeld de
thema’s met betrekking tot huwelijk
en gezin, de opvoeding, het
“evangelie van het leven”, de bio-
ethiek, de rechtvaardigheid en de
naastenliefde in de beroepsrelaties….
Daarom moeten wij allen een
voorbeeld geven van
rechtschapenheid in de vervulling
van onze beroeps-, gezins- en sociale
plichten, want dit is een
geloofwaardig getuigenis. «Als gevolg
van jullie menselijke en christelijke
rechtschapenheid – heb ik jullie
geschreven – zullen bovendien in de
milieus waarin jullie verkeren veel
initiatieven ontstaan om concrete
sociale problemen op te lossen, in



een edele en broederlijke
samenwerking met andere personen
van goede wil. Op dit moment verhef
ik mijn hart in dankbaarheid tot
Onze Lieve Heer omdat er – met hulp
van veel katholieke en niet
katholieke medewerkers – rond de
Prelatuur projecten uitgevoerd
worden van solidariteit met de
minderbedeelden, die bijdragen aan
het vestigen van rechtvaardigheid en
vrede in de wereld. Hiermee wordt
onder tienduizenden – zoals onze
Vader zei – de sterke en
vredebrengende balsem van de
liefde ( Als Christus nu langskomt ,
nr. 183) verspreid». [96]
Spontaniteit in het apostolaat 35.
Mijn kinderen, ik heb jullie opnieuw
willen voorhouden dat het de enige
ambitie, het enige verlangen van
het Opus Dei en van iedereen van
zijn kinderen is, de Kerk te dienen
zoals Zij gediend wil worden,
binnen de specifieke roeping die de
Heer ons heeft gegeven . [97] De



heilige Jozefmaria heeft regelmatig
over het Opus Dei gezegd, dat het een 
ongeorganiseerde organisatie is,
omdat onze, door God gewilde,
specifieke manier om in de zending
van de Kerk mee te werken erin
bestaat de mensen vorming te geven,
in de verschillende aspecten. Men kan
zeggen dat de Prelatuur van het Opus
Dei al zijn krachten aan deze taak,
aan deze catechese wijdt. Vervolgens
tracht ieder van jullie afzonderlijk,
met de bagage van deze ontvangen en
geassimileerde vorming, met
persoonlijke vrijheid en
verantwoordelijkheid in de
bloedsomloop van de samenleving het
levenssap van de christelijke geest te
pompen.

Als antwoord op de vraag van een
journalist over dit zo karakteristieke
aspect van het Werk heeft onze
Vader uitgelegd dat de persoonlijke
apostolische spontaneïteit en het
vrije, door eigen



verantwoordelijkheid gedragen en
door de Heilige Geest
geïnspireerde initiatief voor ons
van fundamentele en primaire
betekenis zijn. Het gaat ons niet
om een door en door
gestructureerde organisatie,
tactische richtlijnen en van boven
af opgelegde plannen . [98]

Alvorens te eindigen, keer ik terug
tot het wezenlijke: dat wij ons dag in
dag uit inspannen in onze
christelijke toewijding aan God en de
naasten. Laten we de grootste moeite
doen om mannen en vrouwen te zijn
die heel trouw zijn aan de paus, door
continu voor zijn persoon en
intenties te bidden. Laten we met
hart en ziel verbonden zijn met de
bisschoppen en met alle katholieken.
We moeten vervuld zijn van
optimisme en dankbaarheid jegens
de Heer bij het deelnemen aan de
nieuwe evangelisatie. Laten we onze
toevlucht nemen tot de voorspraak



van de Allerheiligste Maagd Maria,
Koningin van de wereld en Moeder
van de Kerk, opdat Zij ons van de
hemel de nodige genaden verkrijgt.

Als bijzondere voorspreker voor heel
dit vormingswerk hebben wij
natuurlijk de heilige Jozefmaria, die
met zijn leven en onderricht de geest
die hij op 2 oktober 1928 van God
ontvangen heeft, ons in een
duidelijke vorm heeft nagelaten,
opdat zijn kinderen en vele andere
mensen over alle wegen op aarde
kunnen gaan om ze met de genade
van de Heilige Geest goddelijk te
maken.

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader

+ Javier

Rome, 2 oktober 2011

INHOUDSOPGAVE



VORMING TEN BEHOEVE VAN DE
NIEUWE EVANGELISATIE 2 Zoals de
eerste christenen. 2 Noodzaak en
belang van de vorming. 3 Vrijheid,
volgzaamheid,
verantwoordelijkheidsgevoel5
MENSELIJKE VORMING.. 7
Matigheid. 9 Sterkte. 11 Goede
manieren. 12 Omgangsvormen van
de priesters. 14 GEESTELIJKE
VORMING.. 16 Zich met Jezus
Christus vereenzelvigen. 16 De
middelen. 18 Het Sacrament van
boete en verzoening. 21 Geest van
initiatief en volgzaamheid. 22
Nederigheid en prudentie bij het
geven van geestelijke leiding 24 De
liturgische vorming. 27 De liturgie
van het woord. 28 De eucharistische
liturgie. 30 VORMING IN DE
KATHOLIEKE LEER.. 32 Trouw aan
het Leergezag

en vrijheid in alles wat opinabel is.
35



VORMING VOOR HET APOSTOLAAT..
36

Persoonlijk apostolaat van
vriendschap en vertrouwen. 39

Apostolaat van het gezin en met de
jeugd. 43

Apostolaat en cultuur45

BEROEPSVORMING.. 47

Werk en eenheid van leven. 47

Zuivere bedoelingen. 50

Spontaniteit in het apostolaat52

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Benedictus XVI, Encycliek Spe
salvi , 30-11-2007, nr. 2.

[2] Vgl. Benedictus XVI, apost. Brief 
Ubicumque et semper , 21-9-2010.



[3] Benedictus XVI, homilie in de Mis
ter afsluiting van de
Wereldjongerendagen, 21-8-2011.

[4] Heilige Jozefmaria, Gesprekken ,
nr. 24.

[5] Heilige Jozefmaria, Brief 6-5-1945 ,
nr. 19.

[6] Heilige Jozefmaria, Brief
24-3-1931 , nr. 9.

[7] Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
372.

[8] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 18-6-1972.

[9] Heilige Augustinus, Preek , 169, 13
(PL 38, 923).

[10] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 1963.



[11] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God , nr. 24.

[12] Ibid. , nr. 26.

[13] Ibid. [14] Heilige Jozefmaria, 
Brief 9-1-1932 , nr. 28.

[15] Johannes Paulus II, apost.
exhort. Christifideles laici ,
30-12-1988, nr. 63.

[16] Geloofsbelijdenis van Athanasius.
[17] 2e Vat. Concilie, decr. 
Apostolicam actuositatem , nr. 4

[18] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God , nr. 74.

[19] Ibid. , nr. 84

[20] Ibid. [21] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 28-11-1972.

[22] Catechismus van de Katholieke
Kerk , nr. 1808.



[23] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God , nr. 77.

[24] Benedictus XVI, toespraak bij het
Angelus, 28-10-2007.

[25] Vgl. Heilige Jozefmaria, De Weg ,
nr. 380.

[26] Johannes Paulus II, toespraak tot
een groep bisschoppen bij hun ad
limina bezoek, 18-11-1999.

[27] Don Álvaro del Portillo, 
Geschriften over het priesterschap ,
Rialp, Madrid, 6e ed. 1990, p. 24.

[28] Heilige Jozefmaria, Brief
8-8-1956 , nr. 47.

[29] Johannes Paulus II, apost.
Exhort. Christifideles laici ,
30-12-1988, nr. 60.

[30] Benedictus XVI, apost. Exhort. 
Sacramentum caritatis , 22-2-2007, nr.
64.



[31] Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
947.

[32] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst 30-10-1964.

[33] Johannes Paulus II, homilie,
19-8-1979.

[34] Vgl. Johannes Paulus II, apost.
Const. Ut sit , 28-11-1982.

[35] Vgl. heilige Jozefmaria, La
Abadesa de las Huelgas. [36] Heilige
Jozefmaria, aantekeningen van een
meditatie, 31-12-1970.

[37] Heilige Jozefmaria, Gesprekken ,
nr. 93.

[38] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God , nr. 15.

[39] Ibid., nr. 188 . [40] Heilige
Jozefmaria, Als Christus nu
langskomt , nr. 135.



[41] Heilige Jozefmaria, Brief
6-5-1945 , nr. 35.

[42] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God , nr. 157.

[43] Ibid. , nr. 161.

[44] Vgl. 2e Vat. Conc., const. , nr. 2.

[45] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 87.

[46] Vgl. Benedictus XVI, enc. Spe
salvi , 30-11-2007, nr. 2.

[47] Vgl. Algemeen Statuut van het
Romeins Missaal , nr. 55.

[48] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 89.

[49] Heilige Johannes Damascenus, 
Uiteenzetting over het zuivere geloof ,
IV, 17 (PG 94, 1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid 2010, pp. 65-66.



[51] Joseph Ratzinger-Benedictus XVI,
Opera omnia , vol XI, prefatie.

[52] Congregatie voor de goddelijke
Eredienst en de van de sacramenten,
instr. Redemptionis sacramentum ,
25-3-2004, nr. 5.

[53] Vgl. 2e Vat. Conc., const. 
Sacrosanctum Concilium , nr. 11.

[54] Benedictus XVI, Ontmoeting met
priesters in het bisdom Albano,
31-8-2006.

[55] Heilige Jozefmaria, De Smidse ,
nr. 833.

[56] Heilige Jozefmaria, Apuntes
íntimos , nr. 110 (17-11-1930).
Geciteerd door don Álvaro del
Portillo, Brief , 15-10-1991.

[57] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 10.



[58] Johannes Paulus II, exhort.
Apost. Christifideles laici , 30-12-1988,
nr. 60.

[59] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 10.

[60] Heilige Gregorius de Grote, 
Moralia I, 32, 45 (PL 75, 517).

[61] Ibid. [62] Heilige Jozefmaria, 
Brief 24-10-1965 , nrs. 24-25.

[63] Heilige Jozefmaria, Brief
11-3-1940, nr. 47.

[64] 2e Vat. Conc., decr. Optatam
totius , nr. 16.

[65] Heilige Jozefmaria, Brief
9-1-1951 , nr. 22.

[66] Heilige Jozefmaria, Brief
14-2-1964 , nr. 1.

[67] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 30-4-1961.



[68] Vgl. Codex Iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei , nr. 109.

[69] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 10.

[70] Ibid. , nr. 149.

[71] Benedictus XVI, homilie in de
Mis van de aanvaarding van het
pauselijk ambt, 24-4-2005.

[72] 2e Vat. Conc., decr. Apostolicam
actuositatem , nr. 28.

[73] Vgl. Benedictus XVI, enc. Caritas
in veritate , 29-6-2009, nr. 29.

[74] Johannes Paulus II, Apost.
Exhort. Ecclesia in Europa ,
28-6-2003, nr. 49.

[75] Heilige Thomas van Aquino, 
Uiteenzetting van de ethiek aan
Nicomachus , IX, 14.



[76] Heilige Jozefmaria, Brief
9-1-1932 , nr. 75.

[77] Heilige Jozefmaria, Brief
30-4-1946 , nr. 71.

[78] Benedictus XVI, apost. Exhort. 
Verbum Domini , 30-9-2010, nr. 48.

[79] Ibid. , nr. 74.

[80] Ibid. [81] Heilige Jozefmaria, 
Vrienden van God , nr. 314.

[82] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, april 1951.

[83] Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 105.

[84] Brief , 28-11-2002, nr. 11.

[85] Johannes Paulus II,. Apost.
Exhortatie Ecclesia in Europa ,
28-6-2003, nr. 50.



[86] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 15-4-1973.

[87] Benedictus XVI, toespraak tot de
Romeinse Curie, 21-12-2009.

[88] Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
334.

[89] Johannes Paulus II, enc. Laborem
exercens , 14-9-1981, nr. 24.

[90] Heilige Jozefmaria, Homilie De
wereld hartstochtelijk beminnen ,
8-10-1967 (in Gesprekken , nr. 114).

[91] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 30-8-1961.

[92] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 10-4-1969.

[93] Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
335.



[94] Heilige Jozefmaria, Brief
15-10-1948 , nr. 18.

[95] Ibid. , nr. 31.

[96] Brief , 1-6-1999.

[97] Heilige Jozefmaria, Brief
31-5-1943 , nr. 1.

[98] Heilige Jozefmaria, Gesprekken ,
nr. 19.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/brief-prelaat-2-x-2011-in-het-
nederlands/ (19-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/brief-prelaat-2-x-2011-in-het-nederlands/
https://opusdei.org/nl/article/brief-prelaat-2-x-2011-in-het-nederlands/
https://opusdei.org/nl/article/brief-prelaat-2-x-2011-in-het-nederlands/

	Brief van de prelaat 2-X-2011 in het Nederlands

