
opusdei.org

Eenheid van Leven
scheppen (II): Waar
God ons wil hebben

Dit is het tweede artikel van
drie over Eenheid van Leven.
Dit deel gaat over het belang
om eenheid te scheppen tussen
het dagelijks leven en de
geloofswaarheden.

29-5-2022

God is het immers die zowel het willen
als het doen bij u tot stand brengt, om
zijn heilsplan te verwezenlijken (Fil
2,13), schreef Paulus aan de



Filippenzen. Het is onze Heer die ons
leven één maakt. Wij komen uit Hem
voort en gaan naar Hem toe, en Hij
vergezelt ons van zeer nabij op onze
aardse pelgrimstocht per agrum,
door de grote akker van de wereld
(vgl. Mt 13,38). Onze Heer Jezus
Christus is "via et veritas et vita": de
weg, de waarheid en het leven (Joh
14,6). De heilige Augustinus legt uit
dat Hij de waarheid en het leven is
omdat Hij God is, en dat Hij de weg is
omdat Hij mens is.[1] Deze
werkelijkheid vervult ons met vrede.
In ons leven is de weg soms soepel,
maar hij kan ook uitdagend en
moeilijk zijn. Toch is de weg nooit
ver van het doel, omdat het doel zelf
al aanwezig is in spe,in de hoop, bij
elke stap. "Hijzelf," zegt de heilige
Thomas van Aquino, "is tegelijk de
weg en het doel. In zijn menselijke
natuur is Hij de weg, en in zijn
goddelijke natuur is Hij het doel."[2]



Door zijn Menswording heeft het
Woord van God "zelf de woestijn van
onze mensheid doorkruist en, de
dood overschrijdend, verrees Hij uit
de dood en nu trekt Hij de gehele
mensheid met Hem naar God. Jezus
is niet langer beperkt aan een
bepaalde plaats of tijd. Zijn Geest, de
heilige Geest, stroomt uit Hem voort,
komt in onze harten en verbindt ons
zo met Zichzelf, en door Hem met de
Vader – met de God die één is en
drie."[3]

Eenheid van leven is het verheffen
van het menselijke tot de
bovennatuurlijke orde, zodat het
goddelijke geïncarneerd wordt in het
menselijke. “Als we werkelijk zijn
kinderen willen zijn, wil God dat we
zeer menselijk zijn. Dat ons hoofd de
hemel raakt, maar dat onze beide
benen op de grond staan. De tol voor
een christelijk leven is niet op te
houden mens te zijn, op te houden
met pogen die deugden te verwerven



die sommigen hebben zonder
Christus te kennen. De prijs van elke
christen is het verlossend bloed van
de Heer die wil dat wij zijn —ik zeg
het nog eens duidelijk— zeer
menselijk en zeer goddelijk in onze
dagelijkse poging tot navolging van
Hem die perfectus Deus, perfectus
homo, volmaakte God, volmaakte
mens is."[4]

Indien gij de gave Gods kende, en wist
wie het is die tot u zegt "geef mij te
drinken", zoudt gij Hem gevraagd
hebben, en Hij zou u levend water
gegeven hebben (Joh 4,10). Onze Heer
toont de Samaritaanse vrouw zijn
menselijkheid in zijn dorst, en zijn
goddelijkheid in zijn belofte van
levend water. Heer, geef mij dit
water, opdat ik geen dorst heb,
antwoordt de vrouw, die begint te
beseffen dat de man die tot haar
spreekt niet zomaar een Galileeër is.
De zelfgenoegzame houding van de
Samaritaanse vrouw, die denkt dat



zij met haar leven kan doen wat zij
wil, verandert in een gretig verzoek
om Gods gave. Alleen God kan de
dorst van ons hart lessen. Wij
kunnen God nooit op eigen kracht
bereiken, maar alleen door de heilige
Geest die in ons Christus tot leven
brengt.

Zijn waar God wil dat wij zijn

"Heel het panorama van onze
christelijke roeping, die eenheid van
leven waarvan het middelpunt de
tegenwoordigheid van God onze
Vader is, kan en moet voor ons een
dagelijkse werkelijkheid zijn."[5] In de
eerste jaren van het Werk zou de
heilige Jozefmaria de mensen
dikwijls aanraden "vaak Gods
aanwezigheid in gedachten
tegenwoordig te stellen, wanneer
men met een bepaalde persoon
spreekt, in algemene gesprekken, en
altijd."[6] En hij moedigde een jonge
student aan in een brief geschreven



in 1931: "Voorwaarts dus, in de
tegenwoordigheid van God. Het is
zeer goed de gewoonte te
ontwikkelen om alles naar Hem te
verwijzen en Hem voor alles te
danken."[7]

Naast de overtuiging dat "God ons
voortdurend nabij is,”[8] hebben wij,
om onze plichten in het gewone
leven te vervullen, de nederigheid
nodig om op onze plaats te zijn, waar
God ons geplaatst heeft. Ieder van
ons moet op zijn plaats zijn,
misschien onopgemerkt, en het werk
doen dat van ons verwacht wordt.
Continuïteit, volharding en
gehoorzaamheid vormen ons tot
sterke, volwassen mensen.

Met zijn eigen ervaring van Gods
roeping om het Werk te stichten
"ondanks zichzelf", drong de heilige
Jozefmaria aan op de noodzaak
nederig genoeg te zijn om anderen te
willen dienen, met geen andere



ambitie dan de ingevingen van de
genade te volgen. In tegenstelling
hiermee beschreef hij de manier
waarop sommige geestelijken steeds
in beweging wilden zijn, een
verlangen dat heel anders is dan de
ware zelfgave van het religieuze
leven, die zo noodzakelijk is voor het
leven van de Kerk. "Ik heb zo'n
afkeer van alles wat riekt naar
menselijke ambitie, hoe onberispelijk
ook, dat als God in zijn
barmhartigheid mij, een zondaar,
heeft willen gebruiken om het Werk
te stichten, dit in weerwil van mijzelf
is geweest. U weet hoe afkerig ik
altijd ben geweest van de pogingen
van sommige mensen – wanneer die
niet berusten op zeer
bovennatuurlijke redenen, waarover
de Kerk oordeelt – om nieuwe
grondslagen te scheppen. Het leek,
en lijkt, mij dat er veel te veel
grondslagen en stichters waren. Ik
dacht dat het gevaar bestond van een
"manie" voor het stichten van



nieuwe dingen, die mensen ertoe
bracht onnodige dingen te stichten
voor doeleinden die ik belachelijk
vond. Ik dacht, misschien met een
gebrek aan naastenliefde, dat in
sommige gevallen het doel het minst
belangrijk was – dat wat zulke
mensen werkelijk wilden was iets
nieuws te creëren en een stichter
genoemd te worden."[9]

Samenhang in het dagelijks leven

Roeping geeft ons een perspectief en
bakent tegelijk een zekere weg af,
opgebouwd doorheen het leven, dag
na dag. In het begin wisten we niet
wat onze Heer van ons zou vragen,
maar we willen altijd ja zeggen, en
de zelfgave van de eerste dag
vernieuwen, toen we alles gaven uit
liefde en voor altijd, want de gaven en
de roeping van God zijn
onherroepelijk (Rom 11,29). De
roeping, het zaadje dat God in ons
hart heeft gelegd, moet groeien om



licht en warmte te geven aan vele
zielen en een bloeiende boom te
worden. Dit is een werkelijkheid die
heel ons wezen, heel ons leven omvat
en het verenigt: die het zin,
zekerheid en harmonie geeft.

Wij hebben eenheid van leven nodig
waar God ons ook geplaatst heeft,
onder de mensen om ons heen, en
we kunnen niet dagdromen over
andere bezigheden die afbreuk
zouden kunnen doen aan wat wij
zijn en behoren te zijn. Paulus nodigt
de Thessalonicenzen uit te werken
voor hun levensonderhoud en
anderen te helpen hetzelfde te doen
(vgl. 2 Tes 3, 6-15). Deze samenhang
in ons leven zorgt ervoor dat wij, met
gebed en door bestudering van de
leer van de Kerk, ieder onze
verplichtingen nakomen: een
afspraak nakomen ook al lijkt er zich
een betere mogelijkheid voor te
doen, ons buskaartje te betalen als



niemand controleert, de belastingen
eerlijk voldoen....

Zo leven is leven volgens de opdracht
van onze Heer: Laat wat je zegt
gewoon "Ja" of "Nee" zijn; alles wat
meer is dan dit is uit den boze (Mt
5,37). Christus leert ons een manier
van spreken, een christelijke
levensstijl die wij in praktijk brengen
wanneer wij leven in Gods
tegenwoordigheid, met een
"eerbiedig aandacht voor zijn
aanwezigheid; elke uitspraak van ons
kan zijn aanwezigheid bevestigen of
er de spot mee drijven.”[10] Dit
bewustzijn van Gods
tegenwoordigheid betekent nooit
liegen, ook al zou het ons op een
gegeven moment uit de
moeilijkheden kunnen helpen; het
betekent ons goed gedragen, zelfs
wanneer niemand ons kan zien; het
betekent niet de controle verliezen
over ons humeur wanneer we
autorijden of sporten, in



tegenstelling tot degenen die het
normaal vinden om op zulke
momenten een ander mens te
worden. Het Tweede Vaticaans
Concilie spoorde de gedoopten aan
"zich in te spannen om hun aardse
plichten gewetensvol en in
overeenstemming met de geest van
het Evangelie te vervullen ... Door
het geloof zelf zijn zij meer dan ooit
gebonden zich aan deze plichten te
houden, ieder volgens zijn eigen
roeping."[11]

Apostelen zijn

We hebben zojuist in de Kerk een
jaar van barmhartigheid beleefd,
dicht bij de Heilige Vader.
Barmhartigheid toont niet alleen de
almacht van God, maar ook ons
geloof in Hem. Alleen op basis van
barmhartigheid kunnen wij
"harmonie tussen geloof en leven,"[12]

opbouwen, zoals de heilige Jacobus
in zijn epistel leert: als een broeder of



zuster slecht gekleed is en gebrek
heeft aan dagelijks voedsel, en een van
u zegt tot hem: "Ga heen in vrede,
wordt verwarmd en verzadigd",
zonder hem de dingen te geven die
nodig zijn voor het lichaam, wat baat
het dan? Zo is het geloof uit zichzelf,
indien het geen werken heeft, dood
(Jak 2,15-17).

"Elke dag, mijn lieve kinderen, moet
getuigen van ons verlangen om de
goddelijke zending te vervullen die
onze Heer ons in zijn barmhartigheid
heeft gegeven. Het hart van onze
Heer is barmhartig, Hij heeft
medelijden met de mensheid en
komt ons nabij. Onze zelfgave in
dienst van de zielen is een uiting van
deze barmhartigheid van onze Heer,
niet alleen jegens onszelf, maar
jegens de gehele mensheid. Want Hij
heeft ons geroepen om de heiligheid
te zoeken in het gewone leven, elke
dag; en om anderen (providentes, non
coacte, sed spontanee secundum



Deum (1 Pe 5,2) – voorzichtig, zonder
dwang; spontaan, naar Gods wil) de
weg naar de heiligheid te leren, ieder
op zijn eigen plaats midden in de
wereld.”[13]

Barmhartigheid brengt ons ertoe het
beste voor anderen te willen en zo de
menselijke en christelijke
ontwikkeling van ieder mens te
versterken, zodat hij of zij zoveel
mogelijk de valkuilen vermijdt die
het leven van zoveel mensen kunnen
verwoesten: drugsverslaving,
echtscheiding, abortus, euthanasie....
Bovendien helpt bovennatuurlijk
optimisme ons om het goede in
iedere ziel te waarderen, in plaats
van stil te staan bij hun gebreken. "Ik
hou er niet van om te praten over
slechte mensen en goede mensen. Ik
verdeel mensen niet in goed en
slecht."[14] Deze zienswijze komt voort
uit de liefde die de heilige Geest in
onze zielen legt. In een commentaar
op het Mandatum Novum, het nieuwe



gebod, zei de heilige Jozefmaria ons:
"Jullie, mijn kinderen, moeten het
altijd gehoorzamen, met vreugde de
gebreken dragen van de mensen met
wie jullie samenleven. Gedraagt u
niet als de mestkever, die met zijn
poten een stuk mest tot een bal rolt
en het dan ronddraagt. Gedraag u als
de bij, die van bloem tot bloem gaat
op zoek naar het goede dat in haar
verborgen ligt, en er dan de zoetste
honing van maakt, een heerlijk
voedsel, dat in onze broeders en
zusters tot uiting komt als het goede
aroma van heiligheid. In één woord:
hebt elkaar lief, hebt elkaar veel
lief!"[15]

Wij christenen zijn ons ervan bewust
dat wij een missie hebben: de wereld
veranderen tot eer van God. "Nu is
het de tijd om ruimte te geven aan
het creatieve vermogen van de
barmhartigheid om vele nieuwe
werken, de vruchten van de genade,
in het leven te roepen. De Kerk heeft



vandaag nood aan het vertellen over
"de vele andere tekenen" die Jezus
verricht heeft, en "die niet zijn
neergeschreven" (Joh 20,30), zodat
ook zij spreken van de
vruchtbaarheid van de liefde van
Christus en van de gemeenschap die
leeft vanuit Hem."[16] Deze
apostolische ijver die ons verenigt is
niet iets wat buiten ons ligt; de
heilige Jozefmaria "sprak gewoonlijk
niet zozeer in termen van 'apostolaat
doen', maar veeleer van 'apostelen
zijn’”[17] En hij voegde eraan toe dat
het apostolaat "een permanente
instelling van de ziel is ... een
eigenschap van de geest die van
nature elk aspect van het leven
doordringt.”[18] Authentiek apostolaat
kan niet worden teruggebracht tot
een reeks specifieke taken, noch
maakt het van mensen louter doelen:
het is de Liefde van God die ons
leven vult met het besef dat ieder
mens zijn eigen roeping moet volgen
en zijn volledige potentieel moet



bereiken, door een vrije en
opgewekte zelfgave.

Integrale Christelijke Vorming

In het Werk wordt vorming gegeven
met een geïntegreerde visie op de
christelijke boodschap, en helpt ons
zo tot een ware eenheid van leven in
Christus te komen, waarbij we Gods
genade vreugdevol verwelkomen. De
Catechismus van de Katholieke Kerk
is een goed referentiepunt voor deze
geïntegreerde visie. "De vier delen
staan met elkaar in verband: het
Christelijk mysterie is het voorwerp
van het geloof (eerste deel); het
wordt gevierd en meegedeeld in
liturgische handelingen (tweede
deel); het is aanwezig om de
kinderen van God te verlichten en te
ondersteunen in hun handelingen
(derde deel); het is de basis voor ons
gebed, waarvan het Onze Vader de
bevoorrechte uitdrukking is, en het
vertegenwoordigt het voorwerp van



onze smeekbede, onze lofprijzing en
onze voorbede (vierde deel)."[19] De
leer, het liturgisch leven, het
geestelijk en moreel leven zijn
onlosmakelijk met elkaar verbonden.
Jezus Christus is via et veritas et vita
– de weg, de waarheid en het leven
(Joh 14,6). Daarom geeft de waarheid
ons niet alleen licht, maar spoort ze
ons ook aan en leidt ze ons: ze is
voeding (vgl. Ps 23) en de leer van de
verlossing.

God heeft de heilige Jozefmaria
uitgekozen om het Opus Dei te
stichten in het hart van de Kerk,[20] en
daar heeft hij het met zijn leven
belichaamd. De geest van het Werk,
die aan God toebehoort, groeit nu
onder zijn Volk door de zonen en
dochters van de heilige Jozefmaria.
Daarom wordt onze vorming binnen
dit verenigd kader gegeven: De
Heilige Schrift, de Apostolische
Traditie (de Kerkvaders), het
leergezag van de Kerk (met name de 



Catechismus van de Katholieke Kerk
en de leer van de Heilige Vader), de
liturgie (de Sacramenten), het gebed
en het leven van de heiligen. Door
kennis te maken met en te mediteren
over het leven en de leer van de
heilige Jozefmaria, helpt de vorming
die we ontvangen ons ook om de
verschillende aspecten van ons
geloof en onze roeping met elkaar te
verbinden, en om de geest van het
Werk te begrijpen en uit te leggen in
het licht van de Heilige Schrift, de
Traditie en het Leergezag. Zo wordt
de boodschap op een duidelijke en
harmonieuze manier doorgegeven,
groeiend uit dezelfde "humus",
dezelfde vruchtbare grond waarin de
heilige Jozefmaria het Werk "zag" en
begreep.

Onze vorming is open, omdat zij
voortkomt uit ons gebed en ons
dagelijks leven dat bestaat uit strijd,
begeleid door Gods genade, in een
grote verscheidenheid van



voorvallen en situaties. "De tien
geboden verenigen het religieuze en
sociale leven van de mens."[21]

Bijvoorbeeld: "De kuise mens
bewaart de integriteit van de
krachten van leven en liefde die in
hem zijn gelegd. Deze integriteit staat
borg voor de eenheid van de persoon
en verzet zich tegen elk gedrag dat
daaraan afbreuk zou doen. Zij duldt
geen dubbelzinnigheid, noch in de
manier van leven noch in de wijze
van spreken."[22] Hetzelfde geldt voor
de andere deugden waaruit het
Christelijk leven bestaat. Heel het
bestaan van onze Lieve-Vrouw stond
in het teken van deze eenheid van
leven; aan de voet van het kruis
herhaalde Maria hetzelfde fiat, "laat
het geschieden," als bij de
Aankondiging.

Het Werk is geboren en breidt zich
uit om de Kerk te dienen en haar te
helpen opbouwen. Wij willen
Christus aanwezig maken onder



mannen en vrouwen. Alles leidt naar
Jezus: in ons evangelisatiewerk
"moeten wij over Christus spreken,
niet over onszelf."[23] Zo zullen wij
mensen tot Christus brengen,
gesteund door ons levensplan, de
liefdevolle aanwezigheid van onze
Drie-enige God. Wie in Mij blijft, en Ik
in hem, die draagt veel vrucht, want
buiten Mij kunt gij niets (Joh 15,5).

[1] Cf. St. Augustinus, Sermo 341, 1,1:
PL 39, p. 1493.

[2] St. Thomas van Aquino, 
Commentaar op het Evangelie van
Johannes (hfdst. 14, lec. 21. Liturgie
van de Getijden, zaterdag, 9e week
van de gewone tijd.

[3] Paus Benedictus XVI, Toespraak, 21
maart 2009.



[4] De heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 75.

[5] De heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 11.

[6] De heilige Jozefmaria, Persoonlijke
aantekeningen, nr. 1160, gedateerd 16
maart 1934, in González Gullón, op.
cit., p. 478.

[7] De heilige Jozefmaria, Brief aan
Luis de Azua, gedateerd 5 augustus
1931, geciteerd in González Gullón, 
DYA: la Academia y Residencia en la
historia del Opus Dei (1933-1939),
2016, p. 242.

[8] De heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
267.

[9] De heilige Jozefmaria, Brief, 9
januari 1932, nr. 84.

[10] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2153.



[11] Vaticaans Concilie II, Enc. 
Gaudium et Spes, nr. 43.

[12] Johannes Paulus II, Enc. Veritatis
Splendor, nr. 26.

[13] De heilige Jozefmaria, Brief, 24
maart 1930, nr. 1.

[14] De heilige Jozefmaria, Instructie, 8
december 1941, nr. 35.

[15] Terwijl Hij tot ons sprak op de weg,
p. 291.

[16] Paus Franciscus, Apostolische
Brief Misericordia et Misera, 20
november 2016, nr. 18.

[17] "Trabajo, santificación del," in 
Diccionario de san Josemaría, 2013, p.
1206.

[18] Ibid., p. 1202.

[19] Johannes Paulus II, Apostolische
Constitutie Fidei Depositum,
afkondiging van de Catechismus van



de Katholieke Kerk, 11 december
1992.

[20] Vgl. Collect of the Mass van de
heilige Jozefmaría.

[21] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2069.

[22] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2338.

[23] Christus komt langs, nr. 163.

Guillaume Derville

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/waar-god-ons-wil-hebben-
eenheid-van-leven-scheppen-ii/

(14-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/waar-god-ons-wil-hebben-eenheid-van-leven-scheppen-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/waar-god-ons-wil-hebben-eenheid-van-leven-scheppen-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/waar-god-ons-wil-hebben-eenheid-van-leven-scheppen-ii/

	Eenheid van Leven scheppen (II): Waar God ons wil hebben

