opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (VIII): God
behagen Heiligheid
en perfectionisme

De oproep van de Heer om
“volmaakt te zijn zoals uw
Vader in de hemel volmaakt
1s” (Mt 5,48) houdt in dat we
leven als kinderen van God, in
het bewustzijn van de waarde
die wij in zijn ogen hebben,
verankerd in de hoop en in de
vreugde door het besef dat wij
kinderen zijn van zo'n goede
Vader.



29-8-2022

Midden in de Spaanse Burgeroorlog
besloot de heilige Jozefmaria, na
enkele maanden op verschillende
plaatsen ondergedoken te zijn
geweest, de hoofdstad van het land te
verlaten. Hij moest ergens een plaats
vinden waar zijn leven geen gevaar
zou lopen en hij zijn apostolische
zending weer kon uitoefenen. Met
een groep van zijn geestelijke zonen
stak hij op een tocht vol gevaar de
Pyreneeén over en slaagde erin
Andorra te bereiken. Via Lourdes
ging hij naar Pamplona, waar de
bisschop hem opnam en onderdak
aanbood. Kort na aankomst daar,
met Kerstmis 1937, deed hij in zijn
eentje een paar bezinningsdagen.
Tijdens een moment van gebed
schreef hij: “Meditatie: veel koelheid:
in het begin was er alleen het
kinderlijk verlangen dat ‘mijn Vader-



God tevreden zou zijn wanneer hij
over mij moest oordelen.” Dan
wakker geschud: ‘Jezus, zeg me iets’,
vaak gebeden, vol verdriet om mijn
innerlijke kou. — En een aanroeping
tot mijn hemelse Moeder — ‘Mama!’ —,
en tot de engelbewaarders, en tot
mijn kinderen die in de hemel van
God genieten... en dan overvloedige
tranen en geklaag... en gebed.
Voornemens: ‘trouw zijn aan mijn
rooster in het gewone leven.””[1]

Het zijn intieme aantekeningen
waarin hij de toestand van zijn ziel
beschrijft, hoe zijn gevoelens en zijn
gemoedstoestand ervoor staan, en hij
doet dat met grote intensiteit: Kilte,
tranen, verlangens... Hij zoekt zijn
toevlucht bij zijn Liefdes: de Vader,
Jezus, Maria. En verrassend genoeg
neemt hij, te midden van de grote
uitwendige beproeving die men in
die tijd beleefde, een besluit dat
onbeduidend zou kunnen lijken:
trouw zijn aan het tijdschema van



het gewone leven. Zonder twijfel is
dit een van de grote kwaliteiten van
de heilige Jozefmaria: het
combineren van een affectieve
relatie met God, intiem en
hartstochtelijk, met trouw in de
dagelijkse strijd in gewone,
schijnbaar onbeduidende dingen.

Een risico voor degenen die God
willen behagen

Iemand behagen is het
tegenovergestelde van hem
verdrietig maken, hem teleurstellen.
Aangezien wij God willen liefhebben
en Hem behagen, is het logisch dat
we bang zijn Hem teleur te stellen.
Maar soms kan de angst in onze
geest en ons hart precies dat
teweegbrengen wat we proberen te
vermijden. Bovendien is angst een
negatief gevoel, dat niet het
fundament kan zijn van een vervuld
leven. Misschien is dat de reden
waarom we “in de Heilige Schrift 365



keer de uitdrukking ‘wees niet bang’
vinden, met al zijn variaties. Alsof de
Heer ons wil zeggen dat Hij wenst
dat wij elke dag van het jaar vrij zijn
van angst.”[2]

Er is een vorm van angst waarvoor
de Vader ons aan het begin van zijn
eerste brief heeft gewaarschuwd. Hij
moedigde ons aan “het ideaal van het
christelijke leven uiteen te zetten
zonder het te verwarren met
perfectionisme, door mensen te leren
leven met de eigen zwakheid en met
die van anderen; we beleven elke dag
met een hoopvol vertrouwen, tot in
alle consequenties, op basis van het
goddelijk kindschap”.[3] Iemand die
naar de heiligheid streeft vreest God
te beledigen. Hij is ook bang dat hij
Gods liefde niet zal beantwoorden.
Een perfectionist daarentegen vreest
dat hij de dingen niet goed genoeg
doet en is daarom bang dat God boos
zal zijn. Heiligheid is niet hetzelfde



als perfectionisme, hoewel we die
twee soms kunnen verwarren.

Hoe vaak worden we niet kwaad als
we merken dat we ons weer eens
hebben laten meeslepen door onze
hartstochten, dat we opnieuw
hebben gezondigd, dat we te zwak
zijn om de eenvoudigste voornemens
uit te voeren. We worden boos en
gaan denken dat God teleurgesteld is:
we verliezen de hoop dat Hij van ons
kan blijven houden, dat we echt een
christelijk leven kunnen leiden. We
worden overmand door verdriet. Op
zulke momenten is het goed om te
bedenken dat droefheid een
bondgenoot is van de vijand: het
brengt ons niet dichter bij God, maar
verwijdert ons van Hem. We
verwarren onze woede en onze
boosheid met een vermeende
teleurstelling van God. Maar de
oorsprong van dat alles is niet onze
liefde voor Hem, maar ons gekwetste



zelf, onze zwakheid die wij niet
accepteren.

Als we in het evangelie lezen: “Weest
volmaakt”, willen we deze raad
opvolgen, ons leven ernaar richten,
maar wij lopen het risico hem op te
vatten als “Doet alles volmaakt”. We
kunnen gaan denken dat, als we niet
alles volmaakt doen, we God niet
behagen en geen ware leerlingen
zijn. Jezus verduidelijkt echter
onmiddellijk de betekenis van zijn
woorden: “Weest volmaakt zoals uw
hemelse Vader volmaakt is” (Mt
5,48). Het gaat om de volmaaktheid
die God voor ons toegankelijk maakt
door ons deelgenoot te maken van
zijn goddelijke natuur. Het gaat om
de volmaaktheid van de eeuwige
Liefde, van de grootste Liefde, van de
“Liefde die de zon en de andere
sterren beweegt”[4], dezelfde Liefde
die ons als vrije wezens heeft
geschapen, en ons heeft gered en
verlost “toen wij nog zondaars



waren“ (Rom 5,8). Voor ons bestaat
deze volmaaktheid erin te leven als
kinderen van God, ons bewust van
de waarde die we in zijn ogen
hebben, zonder ooit de hoop en de
vreugde te verliezen die voortkomen
uit het besef kinderen van zo’n goede
Vader te zijn.

Met het oog op het gevaar van
perfectionisme kunnen we
overwegen dat het behagen van God
niet in onze handen ligt, maar wel in
die van Hem. “Hierin bestaat de
liefde: niet wij hebben God liefgehad,
maar Hij heeft ons liefgehad” (1 Joh
4,10). Daarom moeten we ophouden
God erop te wijzen hoe Hij op ons
leven moet reageren. We zijn
schepselen, en dus moeten we leren
zijn vrijheid te respecteren, zonder
Hem op te leggen waarom Hij wel of
waarom Hij niet van ons moet
houden. Hij heeft ons daadwerkelijk
zijn Liefde getoond en dus is het
eerste wat Hij van ons verwacht dat



we Hem van ons laten houden, op
zijn eigen manier.

God houdt in volle vrijheid van ons

Waarom is het zo moeilijk voor ons
om Gods logica te begrijpen? Hebben
we niet genoeg bewijzen ervan dat
God de Vader bereid is ver te gaan
om ons gelukkig maken? Is het niet
waar dat Jezus zich met een doek
omgordde voor de apostelen en hun
de voeten waste?

Met woorden van sint Paulus heeft
God zijn eigen Zoon niet gespaard
om het ons mogelijk te maken voor
eeuwig gelukkig te zijn (vgl. Rom
8,32). Hij wilde ons liefhebben met
de grootst mogelijke liefde, tot het
uiterste toe. Maar soms blijven we
denken dat God van ons zal houden
in de mate waarin wij ‘voldoen aan’,
of in staat zijn om ‘te voldoen aan’.
Dit is zeker paradoxaal. Moet een
klein kind de liefde van zijn ouders
‘verdienen’? Misschien lijkt het er



meer op dat wij onszelf zoeken met
zoveel moeite om die liefde te
‘verdienen’. We worden geleid door
onzekerheid, door de behoefte naar
stabiele, vaste referentiepunten te
zoeken en die proberen wij te vinden
in onze daden, in onze ideeén, in
onze opvatting van de werkelijkheid.

In plaats daarvan is het voldoende
dat wij naar God, onze Vader, kijken
en in Zijn liefde rusten. Bij de Doop
van Jezus en bij zijn
Gedaanteverandering, zegt de stem
van God de Vader dat hij welbehagen
vindt in zijn Zoon. Ook wij zijn
gedoopt en door Jezus’ Lijden delen
wij in zijn intieme leven, zijn
verdiensten, zijn genade. Daardoor
kan God de Vader met welgevallen
en vreugde naar ons kijken. De
Eucharistie geeft ons, onder andere,
een heel duidelijke boodschap over
wat God voor ons voelt: Hij verlangt
ernaar bij ieder van ons te zijn, Hij is
bereid op ons te wachten zo lang als



nodig is, verlangend naar intimiteit
en beantwoorde liefde.

De strijd van een verliefde ziel

Het ontdekken van de Liefde die God
voor ons heeft, is het grootste motief
dat we kunnen vinden om lief te
hebben. Evenzo is “de beste
motivatie om te besluiten het
Evangelie mee te delen (...) het met
liefde te overwegen, te blijven
stilstaan bij de bladzijden ervan en
het met het hart te lezen”.[5] Het zijn
geen abstracte ideeén. We zien het in
voorbeelden zo menselijk als de
bezetene van de Gerasenen die,
nadat hij door Jezus was bevrijd en
zag hoe zijn landgenoten de Meester
verwierpen, Hem smeekte “bij Hem
te mogen blijven” (Mc 5,18). We zien
het ook bij Bartimeus, die na van zijn
blindheid genezen te zijn “zich bij
Hem aansloot op zijn tocht”(Mc
10,52). We zien het tenslotte in
Petrus: pas nadat hij de diepte van de



Liefde van Jezus had ontdekt, die
hem na zijn verraad vergeeft en
vertrouwt, kan hij beantwoorden
aan zijn oproep “volg Mij” (Joh
21,19). De ontdekking van Gods
liefde is de krachtigste motor voor
ons christelijk leven. Hierin ligt de
bron van onze strijd.

De heilige Jozefmaria heeft ons altijd
aangemoedigd om het te bekijken
vanuit het perspectief van ons
goddelijk kindschap: "Kinderen...
Wat doen ze niet hun best om zich in
het bijzijn van hun ouders goed te
gedragen! En kinderen van
koningen, in het bijzijn van hun
vader, de koning, hoe doen ze niet
hun best om de koninklijke
waardigheid te bewaren!

En jij... weet jij niet dat je altijd in
tegenwoordigheid bent van de grote
Koning, God, je Vader?”[6] Gods
aanwezigheid vervult zijn kinderen
niet met angst. Zelfs niet als ze



vallen. Simpleweg omdat Hij zelf ons
zo duidelijk mogelijk heeft willen
zeggen dat zelfs als we vallen, Hij op
ons wacht. Als de Vader uit de
gelijkenis wil Hij niets liever dan ons
tegemoetkomen zodra we Hem
verlaten, en ons omhelzen en ons
met kussen overladen (vgl Luc 15,30).

Geconfronteerd met de mogelijke
vrees God te bedroeven, kunnen we
ons afvragen: verenigt deze vrees me
met God? Doet ze me meer aan Hem
denken, of richt ze mij op mijzelf: op
mijn verwachtingen, mijn strijd, mijn
prestaties? Brengt het me ertoe God
om vergeving te vragen in de biecht,
en met vreugde vervuld te worden in
de wetenschap dat Hij mij vergeeft?
Of brengt het me tot wanhoop? Helpt
het me om met vreugde opnieuw te
beginnen, of sluit het me op in mijn
verdriet, in mijn gevoelens van
hulpeloosheid, in de frustratie die
voortkomt uit een strijd die



gebaseerd is op mijn eigen kracht...
en op de resultaten die ik behaal?

De glimlach van Maria

Een gebeurtenis in het leven van de
heilige Jozefmaria kan ons helpen dit
beter te begrijpen. Het is een van de
aantekeningen over zijn innerlijk
leven die hij schreef om de taak van
zijn geestelijk leidsman te
vergemakkelijken. Hoewel het een
beetje lang is, is het de moeite waard
om het in zijn geheel te citeren:

“Vanmorgen — zoals altijd gebeurt als
ik het nederig vraag, ongeacht de tijd
dat ik naar bed ga —, werd ik wakker
uit een diepe slaap, alsof ik werd
geroepen, in de zekerheid dat het tijd
was om op te staan. En inderdaad,
het was kwart voor zes. Gisteravond
heb ik zoals gewoonlijk de Heer
gevraagd mij de kracht te geven om
mijn luiheid bij het opstaan te
overwinnen, want — ik beken het tot
mijn schaamte — zoiets kleins kost me



enorm veel moeite en er zijn nogal
wat dagen dat ik, ondanks die
bovennatuurlijke ‘wekker’, nog wat
langer in bed blijf liggen. Vandaag
bad ik, toen ik zag hoe laat het was,
ik worstelde ... en ik ben in bed
gebleven. Eindelijk, om kwart over
zes volgens mijn wekker (die al een
tijdje kapot is) stond ik op en knielde
vol vernedering op de grond, mijn
gebrek erkennend - serviam! —, ik
kleedde me aan en begon mijn
meditatie. Welnu: tussen half zeven
en kwart voor zeven zag ik geruime
tijd hoe het gezicht van mijn ‘O.L.V.
van de kussen’ vol vreugde en
blijdschap was. Ik heb aandachtig
gekeken: ik geloof dat zij glimlachte,
die indruk gaf het mij, hoewel haar
lippen niet bewogen. Heel rustig heb
ik mijn Moeder veel lieve dingen
gezegd.”[7]

De heilige Jozefmaria had zich
voorgenomen iets te doen wat
misschien ook voor ons soms een



strijd is: op tijd opstaan. En dat was
hem niet gelukt. Het was iets wat
hem vernederde. Maar hij verwarde
zijn kwaadheid en zijn vernedering
niet met de grootmoedigheid van
Gods hart. En hij zag de allerheiligste
Maagd naar hem glimlachen, na die
mislukking. Is het niet waar dat we
de neiging hebben om te denken dat
God tevreden met ons is wanneer —
en soms alleen wanneer — we de
dingen goed doen? Waarom
verwarren we onze persoonlijke
voldoening met de glimlach van God,
met zijn tederheid en zijn
genegenheid? Is Hij niet even
ontroerd wanneer we na een nieuwe
val weer opstaan?

Vaak zullen we O.L.V. gezegd hebben,
dat ze bij de Heer voor ons ten beste
moest spreken- ut loquaris pro nobis
bona -. Misschien hebben we ons die
gesprekken tussen haar en haar Zoon
wel eens voorgesteld. In ons gebed
mogen we ons mengen in die



intimiteit tussen Jezus en Maria en
hun liefde voor ieder van ons
overwegen.

“Maria's glimlach zoeken is geen
vrome of achterhaalde
sentimentaliteit, maar eerder de
terechte uitdrukking van de levende
en diep menselijke relatie die ons
verenigt met degene die Christus ons
als onze Moeder heeft gegeven.
Ernaar verlangen de glimlach van
O.L.V. te aanschouwen betekent niet
dat we ons laten leiden door een te
vrije verbeelding.”[8] Benedictus XVI
sprak deze woorden in Lourdes over
de kleine Bernadette. Bij haar eerste
verschijning, voordat Maria zich
voorstelde als de Onbevlekte,
glimlachte zij alleen maar naar haar.
“Maria liet haar eerst haar glimlach
zien, alsof het de meest geschikte
ingang was om haar mysterie te
openbaren.”[9]



We willen die glimlach ook zien en
erin leven. Onze fouten — hoe groot
ze 00k mogen zijn — zijn niet in staat
deze uit te wissen. Als we weer
opstaan na onze val, kunnen we haar
blik zoeken en we zullen weer door
haar vreugde worden aangestoken.

[1] De Weg. Kritisch-historische ed.,
noot bij nr. 746.

[2] Paus Franciscus, boodschap voor
de 33° Wereldjongerendagen,
25-3-2018.

[3] F. Ocariz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

[4] Dante Alighieri, Goddelijke
Komedie, Paradijs, Canto 33.

[5] Paus Franciscus, apost. exh.
Evangelii Gaudium, 24-11-2013, nr.
264.



[6] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 265.

[7] A. Vazquez de Prada, The founder
of Opus Dei, dl. 1, noot 139.

[8] Benedictus XVI, homilie,
15-9-2008.

[9] Ibid.

Diego Zalbidea

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/voor-mij-is-leven-christus-viii-
god-behagen-heiligheid-en-
perfectionisme/ (28-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-viii-god-behagen-heiligheid-en-perfectionisme/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-viii-god-behagen-heiligheid-en-perfectionisme/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-viii-god-behagen-heiligheid-en-perfectionisme/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-viii-god-behagen-heiligheid-en-perfectionisme/

	Voor mij is leven Christus (VIII): God behagen Heiligheid en perfectionisme

