
opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (V): De
dankbaarheid maakt
dat we willen
strijden

Wat zijn de ware motieven die
een christen bewegen? Wat
zoeken wij wanneer we zeggen
dat we beter willen worden? Dit
artikel suggereert om gericht
zijn op God, niet op onszelf.

27-6-2022



“Het is als met de man die bij zijn
vertrek naar het buitenland zijn
dienaars bij zich riep om hun zijn
bezit toe te vertrouwen. Aan de een
gaf hij vijf talenten, aan de andere
twee en aan een derde een, ieder
naar zijn bekwaamheid. Daarna
vertrok hij” (Mt 25,14-15). Het
verhaal van Jezus over de talenten is
ons heel vertrouwd en het blijft ons,
zoals de hele Schrift, steeds weer
uitnodigen onze levensrelatie met
God beter te begrijpen.

In wezen gaat de gelijkenis over een
man die edelmoedig een groot deel
van zijn rijkdom toevertrouwt aan
drie van zijn dienaren. Door dit te
doen behandelt hij hen niet als
gewone dienaren, maar betrekt hij ze
in zijn zaken. Zo bezien lijkt 
toevertrouwen precies het juiste
werkwoord te zijn: hij geeft hun geen
gedetailleerde instructies door hen
precies te zeggen wat ze moeten
doen. Hij laat het aan hen over. Aan



de reactie van deze twee – de ijver
waarmee zij de rijkdom van hun
meester trachten te vermeerderen –
kunnen we afleiden dat twee van
hen dit meteen begrepen. Zij
ervoeren het gebaar van hun
meester als een teken van
vertrouwen. We zouden zelfs kunnen
zeggen dat ze het zagen als een
gebaar van liefde, en dus deden zij
liefdevol moeite om hem te behagen,
ook al waren hen geen verdere eisen
of voorwaarden gesteld. “Die de vijf
talenten gekregen had, ging er
terstond mee werken en verdiende
er vijf bij” (Mt 25,16). Op dezelfde
manier, won de ene die de twee
talenten had er nog twee bij.

De andere dienaar echter vat het
heel anders op. Hij heeft het gevoel
dat hij op de proef wordt gesteld en
dat hij dus niet mag falen. Voor hem
is het allerbelangrijkste om geen
verkeerde beslissing te nemen.
“Maar die dat ene had gekregen, ging



een gat in de grond graven en het
geld van zijn heer verbergen” (Mt
25,18). Hij is bang om zijn meester te
ontstemmen en ook voor de gevolgen
die hij van zijn toorn verwacht.
Daarom zegt hij hem: “Heer, ik heb
ervaren dat gij een hard mens zijt,
die oogst waar gij niet gezaaid hebt
en binnenhaalt waar gij niet hebt
uitgestrooid. Daarom was ik bang en
ben uw talent in de grond gaan
verbergen. Hier hebt gij uw
eigendom terug” (Mt 25,24-25).
Omdat hij gelooft dat zijn meester
hard en onrechtvaardig is, heeft hij
niet het gevoel dat hem iets wordt 
toevertrouwd. Hij ziet het als een
moeilijke test en niet als een kans. En
omdat hij niet voor die test wil
zakken, kiest hij ervoor om zo veilig
mogelijk om te gaan met de
bezittingen en belangen van een
ander. Het resultaat is een kille en
afstandelijke houding: “Hier hebt gij
uw eigendom terug” (Mt 25,25). Deze
twee zo verschillende reacties



kunnen ons helpen nadenken over
hoe wij reageren op wat God, onze
Vader, ons heeft toevertrouwd: ons
leven, onze christelijke roeping.
Beide zijn in Gods ogen van immense
waarde. En Hij heeft ze in onze
handen gelegd. Wat is ons antwoord?

Strijd uit dankbaarheid, niet uit
angst

Voor de eerste twee dienaren in de
gelijkenis was het vertrouwen van
hun meester een echt geschenk. Zij
wisten dat zij het niet verdienden,
dat zij niet het recht hadden zo'n
opdracht van hem te verwachten. Zij
konden nu begrijpen dat de relatie
met hun meester niet gebaseerd was
op het succes of het falen van wat zij
deden, maar op hoe hij ze zag. Naast
wat zij in feite op dit moment waren,
kon hij vermoeden wat ze zouden
kunnen worden. Zo bezien is het
gemakkelijk zich het diepe gevoel
van dankbaarheid voor te stellen dat



in hun hart opwelde. Een hoopvolle
blik ontvangen is een waar geschenk,
en de meest natuurlijke reactie op
een geschenk is om iets terug te
willen geven.

Als wij dit niet voor ogen houden,
kunnen wij het belang van de strijd
in ons christelijk leven verkeerd
opvatten. Als we streven naar succes
om het te verdienen bemind te
worden, kan de strijd ons moeilijk
echte vrede laten ervaren. Het
streven om bemind te worden, ook al
is het onbewust, betekent altijd dat
de mislukkingen en tegenslagen
zullen leiden tot diepe ontmoediging
of, erger nog, bitterheid in de ziel.
Door daarentegen onze strijd op
dankbaarheid te baseren kunnen we
dat gevaar vermijden.

De gelijkenis suggereert ook dat de
eerste twee dienaren die gave
ontvingen alsof ze een missie kregen,
een unieke en persoonlijke missie.



De Meester, zo wordt ons gezegd, gaf
aan ieder “naar zijn
bekwaamheid” (Mt 25,15). Het is niet
erg waarschijnlijk dat de bedienden
enige ervaring hadden met het
beleggen van en toezicht houden op
grote sommen geld. Maar door hen te
vertrouwen, door naar hen te kijken
op basis van wat zij zouden kunnen
worden, riep hun heer hen in feite op
om beter te zijn, om te streven naar
wat zij nog niet waren. Met andere
woorden, door hun zijn vertrouwen
te schenken gaf hij hun een heel
speciale opdracht. En omdat zij dat
geschenk zo inderdaad opvatten,
werden zij geïnspireerd en
aangemoedigd om aan die oproep
gehoor te geven. Zij maakten de
zaken van hun heer tot de hunne, en
ze spanden zich in om dingen te
leren waarmee ze nog geen ervaring
hadden. Zij waagden het om te leren,
te groeien en zichzelf uit te dagen, en
dat uit dankbaarheid, zonder bang te
zijn.



Zoals in de gelijkenis roept God de
Vader ook ieder van ons in
overeenstemming met wat Hij ziet
dat wij kunnen worden. Dit is het
belangrijkste, wat we opnieuw willen
ontdekken in ons gebed: hoe God ons
ziet, en niet hoe wij onszelf zien. We
willen er zeker van zijn dat we onze
strijd omwille van Hem voeren, niet
omwille van onszelf. Juist omdat ik
zeker kan zijn van Gods houding ten
opzichte van mij, kan ik mijzelf
vergeten en de mij toevertrouwde
rijkdommen ontwikkelen en doen
groeien tot zijn glorie en ten bate van
anderen. Deze strijd zal ons doen
groeien in de deugden van geloof,
hoop en naastenliefde, en in al die
menselijke deugden die ons in staat
stellen voortreffelijk te werken en
echte vrienden van onze vrienden te
zijn.

Een strijd geïnspireerd door het
voorbeeld van Jezus



Ieder van ons verlangt naar vrede en
troost, naar een pauze bij al onze
inspanningen. Jezus begrijpt dit
volkomen en daarom nodigt Hij ons
uit: “Komt allen tot Mij die uitgeput
zijt en onder lasten gebukt en Ik zal u
rust en verlichting schenken. Neemt
mijn juk op uw schouders en leert
van Mij: Ik ben zachtmoedig en
nederig van hart; en gij zult rust
vinden voor uw zielen, want mijn juk
is zacht en mijn last is licht” (Mt
11,28-30). Wij zullen deze rust ten
volle ervaren aan het einde der
tijden, wanneer wij zullen verrijzen
en de hele schepping met God gevuld
zal zijn zoals de wateren de zeeën
vullen (vgl. Jes. 11,9). Op dit moment
echter hangen de vrede en de rust
die Jezus ons biedt, nauw samen met
de noodzaak om zijn juk op te nemen
en te strijden om Hem te volgen.
“Wie mijn volgeling wil zijn, moet
Mij volgen, door zichzelf te
verloochenen en zijn kruis op te
nemen” (Mc 8,34). Jezus' woorden



zijn geen harde, willekeurig
opgelegde eis. Integendeel, zij zijn
een bron van immense troost.
Christus gaat ons voor en ervaart in
zijn eigen vlees de uitdagingen,
angsten en pijnen die Hij, in een
wereld getekend door de zonde, lijdt
omdat Hij in vrijheid gehoor geeft
aan de oproep van de Vader. Jezus
vraagt ons niet van veraf om te
strijden: Hij zelf is ons in de strijd
voorgegaan; Hij gaat ons altijd voor.
“Want wij hebben een hogepriester
die in staat is mee te voelen met onze
zwakheden; Hij werd zelf op allerlei
manieren op de proef gesteld, precies
zoals wij, afgezien dan van de zonde.
Laten wij daarom vrijmoedig
naderen tot de troon van Gods
genade, om barmhartigheid en
genade te verkrijgen en tijdige
hulp” (Heb 4,15-16). De Heer stelt ons
iets voor wat Hijzelf al heeft ervaren.

Sprekend over de wijze waarop
Simon van Cyrene samen met Jezus



het kruis droeg, moedigt de heilige
Jozefmaria ieder van ons aan in ons
eigen leven te ontdekken hoe we
Cyreneërs kunnen zijn: “Vrijwillig de
Cyreneër van Christus te zijn, van zo
dicht bij zijn lijdende Mensheid,
ontdaan van alle waardigheid, te
begeleiden, is voor een verliefde ziel
geen tegenslag, maar brengt hem de
zekerheid van de nabijheid van God
die ons zegent met deze
uitverkiezing.”[1] De ontdekking
bestaat erin dat mijn strijd – een
strijd die ik net als Simon als
onrechtvaardig zou kunnen ervaren,
– met Jezus is. Het is een vereniging
met Hem op het huidige moment, in
de inspanning, en niet alleen
wanneer ik geslaagd ben. Als ik het
vrijwillig aanvaard, als een inherent
gevolg van de gave van mijn
christelijke roeping, opent dat de
deur naar de ontdekking dat Jezus
zelf in mij en met mij strijdt. “Er
wordt dan niet zomaar een kruis
gedragen, men ontdekt het Kruis van



Christus en daarbij de troost te
bemerken dat de Verlosser de last
ervan draagt.”[2]

Tegelijkertijd nodigt de Heer ons ook
uit om de resultaten te zien van een
leven dat het kruis omarmt: de
overwinning op zonde en dood, en
zijn verheerlijking door de Vader.
Door de verrijzenis hebben wij in
Jezus een absoluut onwankelbaar
bewijs van de waarde van de strijd
om trouw te zijn aan wat onze Vader
God ons heeft toevertrouwd. Zoals
Paulus ons zegt: “De lichte kwelling
van een ogenblik bezorgt ons een
alles overtreffend, altijddurende
volheid van glorie” (2 Kor 4,17).
Samen met Jezus kunnen we naar
het kruis kijken en geen nutteloze en
zinloze pijn zien, maar overwinning
en verlossing. Op deze manier zullen
wij de uitdagingen en moeilijkheden
kunnen aanvaarden die
noodzakelijkerwijs komen wanneer
wij het voorbeeld van Christus trouw



proberen te volgen. Dat wat de Vader
Hem had toevertrouwd heeft Hij
overvloedig vrucht doen dragen.

De genade verandert de strijd,
maar neemt hem niet weg.

Misschien voelde de dienaar die het
talent begroef zich overweldigd,
bedroefd zelfs door de moeite die hij
zijn mededienaren zag doen. Omdat
hij zichzelf met hen vergeleek, en
zich misschien niet geschikt voelde
voor zo’n taak, zocht hij een
gemakkelijkere en veiliger weg. Dus
groef hij een kuil en begroef het
geschenk dat hem was toevertrouwd,
samen met alle mogelijkheden die
ermee gepaard gingen. Dit
basispatroon herhaalt zich telkens
wanneer we de moeite en het
ongemak vermijden die het
nastreven van iets waardevols in het
leven met zich meebrengt. We
mogen niet vergeten dat de strijd en
inspanning om het goede liefdevol na



te streven niet onrechtvaardig of
willekeurig zijn. Zij maken deel uit
van de aard zelf van het leven, het
leven dat de Heer geheiligd heeft. Op
onze aardse reis zal de vereniging
met Jezus juist tot stand komen door
een vrije en liefdevolle strijd om te
groeien in de bovennatuurlijke en
menselijke deugden. Want de genade
vervangt niet de eigen dynamiek van
het menselijk leven, maar verenigt
het met God.

Als wij dit voor ogen houden, zullen
onze inspanningen en onze strijd
geen uiting zijn van
zelfgenoegzaamheid of
neopaganisme. We mogen nooit
vergeten wat, zoals Paulus aan de
Filippenzen schreef: “God is het
immers die zowel het willen als het
doen bij u tot stand brengt, om zijn
heilsplan te verwezenlijken” (Fil
2,13). De strijd is dus niet
tegengesteld aan de werking van de
genade in ons. Uiteindelijk is de groei



in de theologische deugden niets
anders dan liefde – goddelijk en
menselijk – en heiligheid is juist ‘de
volheid der liefde’.[3] De heilige
Jozefmaria drukt deze zelfde
theologische waarheid uit vanuit het
perspectief van het gebed: “En toen
je in je gebed sprak met de Heer, heb
je nog duidelijker begrepen dat strijd
hetzelfde is als Liefde en heb je Hem
om een grotere Liefde gevraagd,
zonder angst voor de veldslag die je
te wachten staat, omdat je zult
vechten door Hem en met Hem en in
Hem”.[4] Hoe meer we proberen onze
strijd als liefde te beleven, des te
meer zullen we aangespoord worden
door het verlangen dat die liefde, die 
strijd, groeit. We zullen de verleiding
overwinnen om wat we ontvangen
hebben in de grond te stoppen, en op
deze manier de ongemakken te
vermijden. In plaats daarvan zullen
we investeren in alle moeite die een
dergelijke opdracht



noodzakelijkerwijs met zich
meebrengt.

Vrij om te groeien, vrij om te leren

In zijn pastorale brief van 9 januari
2018 helpt de prelaat ons om de
intieme relatie tussen vrijheid en
strijd in ons leven diepgaander te
overwegen: “Hoe vrijer we zijn, hoe
meer we kunnen beminnen. En de
liefde is veeleisend: ‘Alles verdraagt
zij, alles gelooft zij, alles hoopt zij,
alles duldt zij’ (1 Kor 13,7).[5]

Tegelijkertijd is het zo dat hoe meer
we liefhebben, des te vrijer we ons
voelen, zelfs op moeilijke of
onaangename momenten. “Hoe
intenser onze liefde is, des te vrijer
zijn wij. We handelen ook met
vrijheid van geest wanneer we geen
zin hebben om iets te doen, of
wanneer iets ons bijzonder moeilijk
valt en we het uit liefde toch doen,
dat wil zeggen, niet omdat we er zin



in hebben, maar omdat we het in
vrijheid willen.”[6]

Dit is geen techniek om ons te laten
doen waar we geen zin in hebben,
om een sombere werkelijkheid uit te
wissen met de woorden ‘liefde’ en
‘vrijheid’. Het gaat veeleer om een
diepe waarheid van onze ziel die
ieder van ons wordt uitgenodigd te
ontdekken. Hoe meer we ons
identificeren met de gave die God
ons heeft gegeven, met onze talenten
en onze missie, des te meer zullen we
bereid zijn om, waar nodig, te
strijden om die gave te koesteren en
te ontplooien. Wij zullen niet worden
bewogen door vrees, noch door de
druk van een verplichting, maar
door dankbaarheid jegens God en het
verlangen om te beantwoorden aan
zijn Liefde. “Het geloof in de liefde
van God voor ieder van ons (vgl. 1 
Joh 4,16) zet ons ertoe aan uit liefde
te beantwoorden. Wij kunnen
beminnen omdat Hij ons het eerst



heeft liefgehad (vgl. 1 Joh 4,10). Het
besef dat de oneindige Liefde van
God niet alleen aan de oorsprong van
ons bestaan ligt, maar er op ieder
moment is omdat Hij ons meer nabij
is dan wij onszelf nabij zijn, vervult
ons met zekerheid.”[7]

De laatste tijd is er veel werk verricht
om het belang van de strijd in de
integrale menselijke ontwikkeling
opnieuw te begrijpen, vooral op het
gebied van beroepsarbeid en
onderwijs. “Denk eens even aan uw
collega’s die zich onderscheiden door
hun beroepsaanzien, hun
achtenswaardigheid, hun toegewijde
dienstbaarheid. Besteden zij niet vele
uren van de dag – en soms ook van
de nacht – aan die taak? Kunnen we
niet iets van hen leren?”[8] Zeker
kunnen we van hen leren hoe wij
beter kunnen strijden, en zo vrij zijn
om meer lief te hebben. Bovendien
hebben degenen die beter strijden
vaak een duidelijke strijd. Zij zien



hun capaciteiten – hun talenten –
niet als onveranderlijk of
gedetermineerd. Zoals de eerste twee
dienaren in Jezus' gelijkenis,
begrijpen zij dat wat hun is
toevertrouwd, bedoeld is om te
groeien door inspanning en strijd.
Als we dit voorbeeld volgen, zullen
we beseffen dat de strijd zelf de
moeite waard is: de tegenslagen en
moeilijkheden zullen niet langer als
mislukkingen worden gezien, maar
als kansen om te leren en ons te
verbeteren; we zullen de inspanning
niet langer als een tekortkoming
ervaren, maar als een teken van
vooruitgang; en in plaats van ons
gekwetst te voelen omdat men onze
tekortkomingen ziet, zullen wij onze
zwakheden willen kennen en advies
van anderen willen krijgen. Mogelijk
geloofden de eerste twee dienaren in
de gelijkenis dat wat hun was
toevertrouwd kon groeien. Zij
werden aangetrokken en
geïnspireerd door het vertrouwen



van hun meester. We kunnen ons
even geïnspireerd voelen, even vrij,
wanneer we opnieuw ontdekken hoe
de liefde van onze Vader God te
vinden is in de unieke missie die Hij
aan ieder van ons heeft
toevertrouwd. Een missie die
opoffering inhoudt en strijd om het
werk uit te voeren.

De Heer heeft ons een prachtige
missie toevertrouwd. Hij heeft op ons
willen rekenen om zijn oneindige
Liefde aanwezig te laten zijn midden
in de wereld waarin wij leven.
Daarom, “te weten dat God op ons
wacht in iedere persoon (vgl. Mt
25,40) en dat Hij ook door ons in het
leven van ieder van hen wil komen,
zet ons ertoe aan met gulle hand te
willen geven wat we hebben
ontvangen. Mijn dochters en zonen,
wij hebben in ons leven veel liefde
ontvangen en die blijven we
ontvangen! De daad die het meest
eigen is aan de vrijheid is deze liefde



aan God en aan de anderen te geven.
De liefde is een verwezenlijking van
de vrijheid, zij is verlossend: zij laat
in de Liefde van God de oorsprong en
het doel van de vrijheid vinden.”[9]

De twee dienaars die de gave van
hun meester hadden doen groeien
ontdekten uiteindelijk een beloning
die veel groter was dan zij zich
hadden kunnen voorstellen:
“Uitstekend, goede en trouwe
dienaar, over weinig waart ge trouw,
over veel zal ik u aanstellen. Ga
binnen in de vreugde van uw
heer” (Mt 25,23). Dit is de vreugde
die wij zoeken, en het is ook de
vreugde die ons vergezelt in onze
strijd, vol van de hoop die sint Paulus
deed uitroepen: “Ik ben er zelfs van
overtuigd, dat het lijden van deze tijd
niet opweegt tegen de heerlijkheid
waarvan ons de openbaring te
wachten staat” (Rom 8,18).



[1] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 132.

[2] Ibid.

[3] H. Jozefmaria, De Voor, nr. 739.

[4] Ibid., nr. 158.

[5] F. Ocáriz, pastorale brief, 9-1-2018,
nr. 5.

[6] Ibid.

[7] Ibid., nr. 4.

[8] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 60.

[9] F. Ocáriz, pastorale brief, 9-1-2018,
nr. 4.

Justin Gillespie



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/voor-mij-is-leven-christus-v-
de-dankbaarheid-maakt-dat-we-willen-

strijden/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-v-de-dankbaarheid-maakt-dat-we-willen-strijden/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-v-de-dankbaarheid-maakt-dat-we-willen-strijden/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-v-de-dankbaarheid-maakt-dat-we-willen-strijden/
https://opusdei.org/nl-nl/article/voor-mij-is-leven-christus-v-de-dankbaarheid-maakt-dat-we-willen-strijden/

	Voor mij is leven Christus (V): De dankbaarheid maakt dat we willen strijden

