
opusdei.org

Thema 7: De
menselijke vrijheid

De Kerk ziet vrijheid als een
eminent teken van het
goddelijke beeld in de mens.
Onze deelname aan Gods
zaligheid is zo’n groot goed en
zo ge-wenst door de goddelijke
Liefde dat God het risico van de
menselijke vrijheid heeft willen
nemen. In de morele betekenis
is vrijheid niet zozeer een
natuurlijke eigenschap van de
persoon als wel iets dat we
kunnen bereiken, het resultaat
van opvoeding, van de morele
deugden die we hebben en van
Gods genade.



7-10-2025

Inhoud

1. God schiep de mens vrij

2. Dimensies van de menselijke
vrijheid

3. De essentie van de vrijheid

4. De vrijheid in de heilsgeschiedenis

5. De vrijheid en het morele goed

6. Het respect voor de vrijheid

- Basisbibliografie

1. God schiep de mens vrij

De Heilige Schrift vertelt ons dat God
de mens als een vrij wezen heeft



geschapen. “Hij heeft vanaf het
begin, toen Hij de mens maakte, die
mens aan Zijn eigen beslissingen
onderworpen. Wanneer gij wilt, kunt
gij de geboden onderhouden en het is
ook verstandig te doen wat Hem
behaagt. Hij heeft vuur en water
voor u neergezet: gij kunt uw hand
uitstrekken naar wat ge verkiest.
Vóór de mens liggen het leven en de
dood, en hij zal krijgen waarvoor hij
kiest”[1]

De Kerk ziet vrijheid als “een
verheven teken van Gods beeld in de
mens.”[2] En tegelijkertijd leert ze
ons waarom en met welk doel de
vrijheid aan ons gegeven is: “Want
God heeft gewild dat de mens zijn
eigen beslissingen kan nemen zodat
hij zijn Schepper uit eigen beweging
kan zoeken, en zo in vrijheid tot
volledige en gelukzalige
volmaaktheid kan komen.”[3] Door
de mens naar Zijn beeld en gelijkenis
te scheppen, vervult God Zijn plan



om wezens te scheppen die in staat
zijn om te delen in Zijn eigen
goddelijke leven en in gemeenschap
met Hem te treden.

Om zich vrijwillig aan God te binden,
moet de mens vrij zijn, dat wil
zeggen in staat om het goede te
kennen en er zelfstandig voor te
kiezen. Maar omdat we eindige en
feilbare wezens zijn, brengt dit
helaas de mogelijkheid met zich mee
om de vrijheid die God ons gegeven
heeft te misbruiken, het goede af te
wijzen en voor het kwade te kiezen.
Maar als we niet werkelijk vrij
waren, konden we niet delen in het
goddelijke geluk, door het
Allerhoogste Goed, dat God Zelf is, te
leren kennen en liefhebben. De
sterren volgen precies de wetten die
God hen heeft gegeven, maar ze
kunnen niet kennen en liefhebben,
en daarom kunnen ze niet delen in
Gods geluk. Zoals de heilige
Jozefmaria schrijft, “alleen wij,



mensen - ik laat hier de engelen
buiten beschouwing - verenigen ons
met de Schepper door het gebruik
van onze vrijheid.”[4] Ons delen in
de goddelijke gelukzaligheid is zo’n
groot goed en zo gewenst door de
goddelijke Liefde dat God het risico
wilde nemen van de menselijke
vrijheid.

Om dit alles beter te begrijpen, zullen
we nu de verschillende betekenissen
waarin over vrijheid wordt
gesproken, de essentie van vrijheid
en vervolgens vrijheid vanuit het
gezichtspunt van de
heilsgeschiedenis bekijken.

2. Dimensies van de menselijke
vrijheid

Menselijke vrijheid heeft
verschillende dimensies. Vrijheid van
dwang is de vrijheid die een persoon
geniet om extern te kunnen doen wat
hij of zij besloten heeft, zonder dat
het door externe factoren wordt



opgelegd of belemmerd. Dit is hoe
vrijheid over het algemeen wordt
begrepen op het gebied van recht en
politiek: vrijheid van meningsuiting,
vrijheid van vergadering, enz. Dit
betekent dat niemand legitiem kan
verhinderen dat mensen hun
gedachten uiten of een ontmoeting
hebben met wie ze maar willen,
binnen de grenzen van de wet.
Mensen in de gevangenis en
krijgsgevangenen hebben deze
vrijheid bijvoorbeeld niet.

Keuzevrijheid of psychologische
vrijheid betekent de afwezigheid van
interne noodzaak om voor het een of
het ander te kiezen; het verwijst niet
langer naar de mogelijkheid om iets
te doen, maar naar de mogelijkheid
om zelfstandig te beslissen, zonder
onderworpen te zijn aan een intern
determinisme, d.w.z. zonder een
andere interne kracht dan de wil die
noodzakelijkerwijs leidt tot het
kiezen van één ding en de keuze van



mogelijke alternatieven verhindert.
Psychologische vrijheid is het
vermogen tot zelfbeschikking.
Bepaalde acute mentale ziekten,
sommige drugs of een toestand van
grote opwinding (bijvoorbeeld bij
een brand) kunnen iemand geheel of
gedeeltelijk van zijn psychologische
vrijheid beroven.

Morele vrijheid is de vrijheid die
iemand geniet die niet in de greep is
van slechte passies, ondeugden of
zonde. In deze zin begrepen is
vrijheid niet zozeer een natuurlijke
eigenschap van de persoon als wel
iets dat bereikt is, het resultaat van
opvoeding, van de morele deugden
die we hebben en van Gods genade.
De Heilige Schrift en het leergezag
van de Kerk spreken vaak over
vrijheid in deze zin en zeggen dat
Christus ons vrij maakt.

3. Essentie van vrijheid



In de drie dimensies die zojuist zijn
uitgelegd, wordt vrijheid gezien als
de ontkenning van iets. Vrijheid wijst
op de afwezigheid van externe
belemmeringen voor actie, van
interne conditioneringen om te
kiezen en van morele obstakels voor
de juiste uitoefening ervan. De
afwezigheid van deze
belemmeringen, voorwaarden en
obstakels is een vereiste voor een
persoon om vrij te zijn, maar het
manifesteert niet de positieve
essentie van vrijheid. God is vrij en
Zijn vrijheid kan niet de ontkenning
zijn van externe of interne
conditioneringen die Hij niet heeft en
ook niet kan hebben. Vrijheid moet
bestaan uit iets anders dan de
loutere afwezigheid van bepalende
voorwaarden.

De essentie van vrijheid (dat wat
noodzakelijkerwijs moet bestaan om
vrijheid te hebben) en haar
daadwerkelijke manifestatie is



namelijk het zelfstandig kiezen voor
het goede, dat wil zeggen, liefde voor
het goede, wat bij uitstek de
manifestatie van vrijheid is. Vrijheid
en liefde zijn nauw met elkaar
verbonden: Er is geen ware liefde die
niet vrij is, en er is geen ware
vrijheid die niet wordt uitgeoefend
als liefde voor iets of iemand. De
vrijheid van God, van Christus en
van de mensheid wordt uitgedrukt
als erkenning van en liefde voor het
goede als zodanig, alleen omdat het
goed is.

De ware essentie van vrijheid wordt
gekenmerkt door het onafhankelijk
kunnen kiezen voor het goede, en dat
is veel meer dan de mogelijkheid om
te kunnen kiezen tussen
alternatieven. Voor een goede
moeder is het geen optie om niet van
haar kind te houden, maar dat
betekent niet dat van haar kind
houden geen vrije keuze is. De
opoffering die deze liefde met zich



mee kan brengen, doet ook niets af
aan haar vrijheid. Zo zegt de heilige
Jozefmaria het: “Bedenk, dat een
moeder, als ze zich opoffert voor
haar kinderen, een keuze heeft
gemaakt. En de mate van haar liefde
is bepalend voor de mate van haar
vrijheid. Hoe groter de liefde is, des
te vruchtbaarder zal de vrijheid zijn.
Het welzijn van haar kinderen komt
voort uit haar gezegende vrijheid, die
een bepaalde zelfovergave
veronderstelt. En die gezegende
zelfovergave is precies wat vrijheid
inhoudt.”[5]

Opoffering en toewijding aan wat je
liefhebt zijn een uitdrukking van
vrijheid, omdat het opoffering en
toewijding zijn die voortkomen uit
liefde, en liefde kan niet vrijblijvend
zijn. In het gebed in de Hof van
Olijven werd Christus gekweld door
het gewicht van de menselijke
zonden en zag Hij Zijn verlossende
Passie voor Zich, maar Hij gaf Zijn



leven uit vrije wil: “Hierom heeft de
Vader Mij lief, omdat Ik Mijn leven
geef, om het later weer terug te
nemen. Niemand neemt het Mij af,
maar Ik geef het uit Mijzelf.”[6]
Bovendien kan de neiging tot het
kwade in ons, als gevolg van de
erfzonde, onze vrijwillige keuze voor
het goede bemoeilijken. Zoals de
heilige Jozefmaria zei: “Een conflict
tussen vrijheid en zelfovergave is
een onmiskenbaar teken dat de
liefde aarzelend is, want in de liefde
ligt de vrijheid.”[7] Als er geen
zelfstandige keuze zou zijn voor het
goede, die opoffering vereist, als men
het goede dat deze opoffering met
zich meebrengt niet werkelijk zou
liefhebben, dan zou er een conflict
zijn tussen vrijheid en de
zelfovergave die dit goede met zich
meebrengt. “Met nadruk zeg ik en ik
zou het met ijzers in ieder van u
willen branden: vrijheid en
zelfovergave spreken elkaar niet
tegen; zij ondersteunen elkaar



wederzijds. Men geeft zijn vrijheid
alleen uit liefde. Een andere reden
om die op te geven kan ik niet
bedenken. En dat is niet louter een
woordspeling. Als men zich vrijwillig
overgeeft, zal op dat moment, in die
dienstbaarheid, de liefde door de
vrijheid vernieuwd worden; op die
manier vernieuwd worden, dat is
voortdurend jong en edelmoedig
zijn, bereid tot grote idealen en grote
offers.”[8]

4. De vrijheid in de
heilsgeschiedenis

De Heilige Schrift beschouwt de
menselijke vrijheid vanuit het
perspectief van de heilsgeschiedenis.
Door de eerste zondeval werd de
vrijheid die de mens van God had
gekregen, onderworpen aan de
slavernij van de zonde, hoewel ze
niet volledig ontaard was.[9] De
heilige Paulus stelt duidelijk, vooral
in de Brief aan de Romeinen, dat de



zonde die in de wereld kwam als
gevolg van de zonde van Adam
sterker is dan het menselijk verstand
en de menselijke wil, en zelfs dan de
wet van Mozes, die leerde wat
gedaan moest worden, maar niet de
kracht gaf om het altijd te doen. Elke
menselijke zonde is een vrijwillige
daad, anders zou het geen zonde zijn.
Maar de kracht van de zonde blijkt
uit het feit dat we op de lange
termijn zonder de genade van
Christus niet altijd in staat zullen zijn
om die te vermijden, omdat ons
verstand verduisterd is en onze wil
verzwakt. Door Zijn glorieuze kruis,
voorspeld en voorbereid in het Oude
Testament, “heeft Christus het heil
verkregen voor alle mensen. Hij
heeft hen vrijgekocht van de zonde
die hen in slavernij gevangen
hield.”[10]Door de genade van
Christus is het mogelijk om zonde te
vermijden, zoals niet alleen te zien is
in het leven van gecanoniseerde
heiligen, maar ook in het leven van



veel christenen die in genade leven
en zware zonden en bijna altijd
dagelijkse zonden vermijden. Door
samen te werken met de genade die
God door Christus geeft, kunnen we
genieten van volledige vrijheid in
morele zin: “Voor die vrijheid heeft
Christus ons vrijgemaakt.”[11]

De mogelijkheid om te zondigen
zorgde er niet voor dat God opgaf om
ons vrij te scheppen. Onze behoefte
om vrij te zijn om gelukkig te kunnen
zijn leidt ertoe dat God de menselijke
vrijheid serieus neemt en de
gevolgen die onze vrije daden in de
tijd hebben.[12] De manier waarop
de verlossing is volbracht door het
bloed van Christus[13] laat zien hoe
God de menselijke vrijheid
waardeert en respecteert. Onze
vrijheid is echte vrijheid; De
uitoefening ervan heeft een grote
waarde, positief of negatief, en
brengt een grote
verantwoordelijkheid met zich mee.



5. De vrijheid en het morele goed

Zoals gezegd is vrijheid gericht op
het morele goed. Het bereiken van
dit goed maakt de mens gelukkig. Om
ons te helpen dit goede te herkennen
en ons eraan te houden, hebben we
de hulp van de morele wet; Dit helpt
ons om te onderscheiden wat goed
en wat slecht is volgens Gods
plannen, die altijd goed zijn.
Menselijke wetten leiden ons ook
naar het goede als ze in harmonie
zijn met de morele wet.

Toch zien sommige mensen de wet
als een beperking van hun vrijheid,
alsof vrijheid begint waar de wet
eindigt en vice versa.

De realiteit is dat vrij gedrag door
elke persoon wordt gereguleerd op
basis van zijn of haar kennis van
goed en kwaad: ze doen uit vrije wil
wat ze weten dat goed is en
vermijden uit vrije wil wat ze als
kwaad zien. De morele wet is als een



licht om de keuze voor het goede te
vergemakkelijken en het kwade te
vermijden.

Daarom is het de zonde, niet de
vrijheid, die tegen de morele wet is.
De wet laat zeker de noodzaak zien
om de verlangens naar zondige
handelingen, die een persoon kan
ervaren, te corrigeren: verlangens
naar wraak, geweld, stelen, enz.
Maar deze morele aanwijzing is niet
in strijd met vrijheid, die altijd
gericht is op de vrijwillige keuze van
de persoon voor het goede; noch
impliceert het een dwang tot
vrijheid, die altijd de onfortuinlijke
mogelijkheid om te zondigen in stand
houdt. “Wanneer men die atmosfeer
van vrijheid inademt, begrijpt men,
dat verkeerd handelen geen vrijheid
maar slavernij oplevert. Hij zal
misschien zeggen, dat hij naar eigen
voorkeur gehandeld heeft. Maar als
hij van vrijheid zou willen spreken,
zou in zijn stem een valse noot



doorklinken, want hij zou slaaf zijn
van wat hij koos. En hij zou de
slechtste keus gedaan hebben:
gekozen voor Gods afwezigheid.
Dáár is geen vrijheid.”[14]

Een aparte kwestie is het feit dat
menselijke wetten en regels,
vanwege de algemeenheid en
beknoptheid van de bewoordingen
waarin ze zijn uitgedrukt, in een
bepaald geval misschien geen
getrouwe indicator zijn van wat een
bepaalde persoon zou moeten doen.
Een mens met een goed gevormd
geweten weet dat hij in die specifieke
gevallen moet doen wat hij met
zekerheid weet dat goed is.[15] Maar
het is nooit goed om intrinsiek
slechte handelingen te verrichten,
d.w.z. handelingen die verboden zijn
door de negatieve voorschriften van
de natuurlijke zedenwet of de
goddelijke positieve wet (overspel,
opzettelijke moord, enz.).[16]



Zoals hierboven al is gezegd, kunnen
we onze vrijheid misbruiken, omdat
zowel onze kennis als onze wil
feilbaar zijn. Soms vergist het morele
geweten zich en beschouwt het als
goed wat in feite slecht is, of als
slecht wat in feite niet slecht is.
Daarom zijn het juiste gebruik van
vrijheid en handelen volgens je
geweten niet altijd hetzelfde,
vanwege de mogelijke dwaling van je
geweten. Daarom is het belangrijk
om het goed te vormen, zodat het
mogelijk is om de beoordelingsfouten
te vermijden die vaak gemaakt
worden door mensen die weinig
morele vorming hebben of, nog
meer, door mensen wiens
overtuigingen vervormd zijn door
ondeugd, onwetendheid of
oppervlakkigheid.

6. Het respect voor de vrijheid

Vrijheid is dus een groot geschenk
van God, dat een enorme



persoonlijke verantwoordelijkheid
met zich meebrengt. Bovendien
mogen menselijke, burgerlijke en
kerkelijke autoriteiten het niet
verder beperken dan wat wordt
vereist door rechtvaardigheid en
door de duidelijke vereisten van het
algemeen welzijn van de burgerlijke
en kerkelijke samenleving. Zoals de
heilige Jozefmaria schreef: “We
moeten van vrijheid houden.
Vermijd een misbruik dat zich in
onze tijd lijkt te verspreiden (het is
duidelijk en blijft zich manifesteren
in landen over de hele wereld). Dat
wil zeggen, het verlangen om, in
strijd met de geoorloofde
onafhankelijkheid van de mens,
iedereen te dwingen om één enkele
groep te vormen daar waar
meerdere meningen mogelijk zijn,
om dogma’s te creëren uit tijdelijke
standpunten. En dan dit valse
criterium verdedigen met
inspanningen en propaganda van
verwerpelijke aard, gericht op



degenen die de waardigheid hebben
om zich niet te onderwerpen... We
moeten de vrijheid verdedigen. De
vrijheid van de leden, maar één
Mystiek Lichaam vormend met
Christus, die het Hoofd is, en met zijn
plaatsvervanger op aarde.”[17]

Alle interpersoonlijke relaties
moeten worden beheerst door
respect voor vrijheid en het
vermogen om verschillende
standpunten te begrijpen. En deze
stijl moet ook de stijl zijn van het
apostolaat van een christen. “We
houden op de eerste plaats van de
vrijheid van de mensen die we
proberen te helpen dichter bij de
Heer te komen door het apostolaat
van vriendschap en vertrouwen. De
heilige Jozefmaria spoort ons aan om
dat te doen met de getuigenis en het
woord. Echte vriendschap impliceert
een oprechte wederzijdse
waardering, die de vrijheid en
intimiteit van beiden beschermt.”[18]



Respect voor de vrijheid van andere
mensen betekent niet dat alles wat ze
uit vrije wil doen goed is. De juiste
uitoefening van vrijheid vereist
kennis van wat goed is voor elke
persoon. Anderen eraan herinneren
of onderwijzen wat echt goed is, is
geen aanval op hun vrijheid. Een vrij
persoon die de waarheid uiteenzet
aan een ander, even vrij persoon, en
de redenen daarvoor uitlegt, doet
altijd iets goeds. Wat nooit gedaan
kan worden, is de waarheid opleggen
met fysiek of psychologisch geweld.
Alleen legitiem gezag kan dwang
gebruiken in gevallen en op
manieren die door rechtvaardige
wetten worden bepaald.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke
Kerk, nrs. 1730-1748.

Heilige Jozefmaria, homilie 
Vrijheid, een godsgeschenk, in 
Vrienden van God, nrs. 23-38.

• 

• 



Aanbevolen literatuur

Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 9 januari 2018.

Referenties

[1] Sir 15,14-18. Zie ook Deut
30,15-19.

[2] Gaudium et spes, 17; vgl. 
Catechismus, nr. 1731.

[3] Gaudium et spes, 17.

[4] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 24.

[5] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 30.

[6] Joh 10,17-18.

• 



[7] Heilige Jozefmaria, juni 1972,
geciteerd door don Javier Echevarría,
Brief 14 februari 1997, nr. 15.

[8] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 31.

[9] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nrs. 1739-1740.

[10] Ibid, 1741.

[11] Gal 5,1; vgl. Catechismus, nr.
1742

[12] Zoals hierboven geciteerd: “Vóór
de mens liggen het leven en de dood,
en hij zal krijgen waarvoor hij
kiest” (Sir 15,18).

[13] Vgl. Ef 1,7-8.

[14] Heilige Jozefmaria, homilie 
Vrijheid, een godsgeschenk, in 
Vrienden van God, nr. 37.



[15] Vgl. Heilige Thomas van Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 en
II-II, q. 120.

[16] Vgl. Heilige Johannes Paulus II, 
Veritatis splendor, nrs. 76, 80, 81 en
82.

[17] Heilige Jozefmaria, Brief 9
januari 1932, 1-2, in: Josemaría
Escrivá, Collected Letters, Volume I,
Scepter, Londen 2022.

[18] Fernando Ocáriz, Pastorale
brief , 9 januari 2018, nr. 14.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/thema-7-de-menselijke-
vrijheid/ (6-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-7-de-menselijke-vrijheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-7-de-menselijke-vrijheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-7-de-menselijke-vrijheid/

	Thema 7: De menselijke vrijheid

