opusdei.org

Thema 22-2: De
Eucharistie

De Heilige Mis stelt het ene
offer van onze verlossing
tegenwoordig in het dagelijkse
liturgische leven van de Kerk.
De gelovigen kunnen en zouden
moeten deelnemen aan het
brengen van het eucharistisch
offer. Het verlangen om de
Heilige Communie te ontvangen
dient altijd bij christenen
aanwezig te zijn: wat voedsel in
het lichaam doet voor het
welzijn van het lichamelijk
leven, bewerkstelligt de
Eucharistie in de ziel.



8-1-2026

Het offerkarakter van de Heilige
Mis

De Heilige Mis is een offer in de
eigenlijke zin van het woord, en op
een unieke wijze. Dit offer is "nieuw"
in vergelijking met de offers van de
natuurreligies en de rituele offers
van het Oude Testament. De Heilige
Mis is een offer omdat zij het ene
offer van onze verlossing in de
liturgische viering van de Kerk en in
onze eigen tijd "representeert” (dat
wil zeggen: tegenwoordig stelt). De
Mis is de gedachtenis van dit offer en
past de vruchten van Christus’
zelfgave aan het Kruis toe (vgl.
Catechismus, 1362-1367).

Telkens wanneer zij de Eucharistie
viert, wordt de Kerk geroepen om de
gave te aanvaarden die Christus haar



aanbiedt. Op deze wijze neemt de
Kerk deel aan het offer van haar
Heer, en offert zij zichzelf met Hem
aan de Vader voor het heil van de
wereld. We kunnen daarom
bevestigen dat de Heilige Mis het
offer is van Christus en van de Kerk.

Laten we deze twee aspecten (het
offer van Christus en het offer van de
Kerk) van het Eucharistisch Mysterie
nader bekijken.

Zoals we zojuist hebben opgemerkt,
is de Heilige Mis een waarachtig en
eigenlijk offer vanwege haar directe
relatie — een relatie van sacramentele
identiteit — met het ene, volmaakte
en definitieve offer van het Kruis. [1]
Deze relatie werd door Christus
ingesteld tijdens het Laatste
Avondmaal. Op dat moment gaf onze
Heer aan de Apostelen, onder de
gedaanten of verschijningsvormen
van brood en wijn, zijn Lichaam dat
ten offer werd gebracht en zijn Bloed



dat werd vergoten tot vergeving van
de zonden. Met deze handeling
anticipeerde Christus in de
gedachtenisritus op wat korte tijd
later op Golgotha gebeurde.
Sindsdien heeft de Kerk, onder de
leiding en kracht van de Heilige
Geest, nooit opgehouden Christus'
opdracht te vervullen om deze ritus
te herhalen: "Doe dit tot een
gedachtenis aan Mij" (Luc. 22,19; 1
Kor. 11,24-25). Zo "verkondigt" de
Kerk de dood van onze Heer, dat wil
zeggen zijn offer (vgl. Ef. 5,2; Heb.
9,26); en maakt deze tegenwoordig
door woord en sacrament, "totdat Hij
wederkomt". Vandaar dat de
Eucharistie ook Christus' glorievolle
Verrijzenis en Hemelvaart
aankondigt (vgl. 1 Kor. 11,26).

Deze verkondiging, die een
sacramentele verkondiging is van het
Paasmysterie van Christus, bezit een
heel bijzondere werkzaambheid. Dit
komt doordat de Eucharistie het



verlossingsoffer van Christus niet
alleen in tekenen of beelden
voorstelt, maar omdat in dit
sacrament zijn offer ook werkelijk
tegenwoordig wordt gesteld. De
Persoon en de heilsgebeurtenis die
herdacht worden, zijn werkelijk
levend en bestaand. De Catechismus
van de Katholieke Kerk drukt dit als
volgt uit: "De Eucharistie is de
gedachtenis van het Pasen van
Christus, waarin het ene offer van
Christus tegenwoordig gesteld wordt
en op sacramentele wijze wordt
opgedragen in de liturgie van de
Kerk die zijn lichaam is." (nr. 1362).

Wanneer de Kerk de Eucharistie
viert, wordt daarom door de
consecratie van brood en wijn in het
Lichaam en Bloed van Christus
hetzelfde Slachtoffer van Golgotha
tegenwoordig gesteld, nu in
verheerlijkte staat: dezelfde Priester,
Jezus Christus; en dezelfde daad van
offerande (het oorspronkelijke offer



van het Kruis), onafscheidelijk
verbonden met de sacramentele
tegenwoordigheid van Christus. Deze
offerande blijft altijd aanwezig in de
verrezen en glorievolle Christus. [2]
Alleen de uiterlijke manifestatie van
deze zelfgave verandert. Op Calvarie
vindt deze manifestatie plaats in het
Lijden en de Dood aan het Kruis. In
de Mis vindt dit plaats door het
gedachtenis-sacrament: de dubbele
consecratie van brood en wijn in de
context van het Eucharistisch Gebed.
Zo brengt de Eucharistie een
sacramenteel beeld tot stand van
Christus' offerdood aan het Kruis.

De Eucharistie, offer van Christus
en van de Kerk

De Heilige Mis is het offer van
Christus en van de Kerk, omdat
telkens wanneer het Eucharistisch
Mysterie wordt gevierd, de Kerk
deelneemt aan het offer van haar
Heer. Op deze momenten treedt zij in



gemeenschap met Christus — met zijn
offergave aan de Vader — en met de
goederen van de Verlossing die Hij
voor ons heeft verkregen. De gehele
Kerk offert zichzelf en wordt in
Christus geofferd aan de Vader, door
de Heilige Geest. Deze waarheid
aangaande het eigen offer van de
Kerk wordt bevestigd door de
levende Traditie van de Kerk, zowel
in de teksten van de liturgie als in de
leer van de Kerkvaders en het
Leergezag (vgl. Catechismus,
1368-1370). Het fundament van deze
leer is te vinden in het principe van
de vereniging en samenwerking
tussen Christus en de ledematen van
zijn Lichaam. Het Tweede Vaticaans
Concilie spreekt duidelijk over deze
vereniging door de liturgie te
beschrijven als "het grote werk,
waarin God volmaakt verheerlijkt
wordt en de mensen geheiligd
worden. De Kerk is zijn geliefde
Bruid, die haar Heer aanroept en
door Hem de eeuwige Vader de



eredienst brengt" (Sacrosanctum
Concilium, 7).

De deelname van de Kerk — het
hiérarchisch geordende Volk van God
—aan het opdragen van het
Eucharistisch offer is geworteld in
Jezus’ eigen opdracht: "Doe dit tot
mijn gedachtenis" [als een
gedachtenis aan mij], en wordt
weerspiegeld in de liturgische
formule memores... offerimus ... [tibi
Pater] ... gratias agentes... hoc
sacrificium: "u gedachtig... dragen wij
op... aan U, Vader... dankzeggend...
dit offer". Deze formulering werd
veelvuldig gebruikt in de
Eucharistische gebeden van de Oude
Kerk [3] en is eveneens aanwezig in
de Eucharistische gebeden van
vandaag. [4]

Zoals de teksten van de
Eucharistische liturgie getuigen, zijn
de gelovigen geen loutere
toeschouwers bij een daad van



eredienst die wordt uitgevoerd door
de celebrerende priester. Alle
gelovigen kunnen en zouden moeten
deelnemen aan het opdragen van het
Eucharistisch offer, omdat zij
krachtens het Doopsel zijn ingelijfd
in Christus en deel uitmaken van
"een uitverkoren geslacht, een
koninklijk priesterschap, een heilige
natie, Gods eigen volk..." (1 Petr. 2,9).
Dat wil zeggen: de gelovigen behoren
tot het nieuwe Volk van God in
Christus, dat onze Heer zelf rondom
zich blijft verzamelen, opdat dit volk
van het ene einde der aarde tot het
andere een volmaakt offer aan zijn
Naam zou brengen (vgl. Mal.
1,10-11). De gelovigen bieden niet
alleen de geestelijke eredienst aan
van het offer van hun eigen daden en
hun gehele leven, maar ook — in
Christus en met Christus - het
zuivere, heilige en onbevlekte
Slachtoffer dat onze Heer zelf is. Dit
offer van de Kerk in de Heilige Mis
impliceert, samen met dat van



Christus, de uitoefening van het
algemeen priesterschap van de
gelovigen.

De Kerk, in eenheid met Christus,
draagt niet alleen het Eucharistisch
offer op, maar zij wordt zelf ook in
Hem geofferd, aangezien de Kerk als
Lichaam van Christus en Bruid van
Christus onafscheidelijk verbonden
is met haar Hoofd en Bruidegom.

De Eucharistische liturgie zelf laat
niet na om de deelname van de Kerk,
door de werking van de Heilige
Geest, aan het offer van Christus uit
te drukken: "Zie welwillend neer op
het offer van uw Kerk en herken het
Slachtoffer dat ons met U heeft
verzoend; geef dat wij, gevoed met
het Lichaam en Bloed van uw Zoon
en vervuld van zijn Heilige Geest,
één lichaam en één geest worden in
Christus ... Moge Hij ons maken tot
een blijvende gave voor U..."[5] Op
vergelijkbare wijze vraagt de Kerk in



Eucharistisch Gebed IV: "Zie, Heer,
naar het Offer dat Gij zelf aan uw
Kerk hebt gegeven; en geef in uw
goedheid aan allen die deelhebben
aan dit ene Brood en de ene Kelk, dat
zij, door de Heilige Geest tot één
lichaam verenigd, in Christus een
levend offer worden tot lof van uw
heerlijkheid."

De deelname van de gelovigen aan
de Heilige Mis bestaat primair uit het
zich innerlijk verenigen met het offer
van Christus, dat op het altaar
tegenwoordig wordt gesteld door de
bediening van de celebrerende
priester.

Deze deelname van de kant van de
leden van de Kerk is van
fundamenteel belang voor het
Christelijk leven. Alle gelovigen zijn
geroepen om deel te nemen aan de
Heilige Mis door hun koninklijk
priesterschap uit te oefenen. Zij doen
dit met de intentie om hun eigen



leven zonder vlek van zonde aan de
Vader aan te bieden, samen met
Christus, het onbevlekte Slachtoffer,
in een geestelijk offer, waarbij zij
Hem met kinderlijke liefde en
dankzegging alles brengen wat zij
van Hem hebben ontvangen.

De gelovigen dienen ervoor te zorgen
dat de Heilige Mis werkelijk het
centrum en de wortel is van hun
geestelijk leven, [6] door hun hele
dag, hun werk en al hun handelingen
erop te richten. Deze Eucharistische
dimensie van hun leven is een
essentiéle uiting van de "priesterlijke
ziel" die alle gedoopten bezitten.

Doelen en vruchten van de Heilige
Mis

Voor zover de Heilige Mis een
sacramentele representatie is van het
offer van Christus, heeft zij dezelfde
doelen als het offer van het Kruis. [7]
Deze doelen zijn: latria (lof en
aanbidding van God de Vader, door



de Zoon, in de Heilige Geest); het
eucharistisch doel (dankzegging aan
God voor de schepping en
verlossing); het verzoenend doel
(genoegdoening aan God voor onze
zonden); en dat van de impetratie
(smeekbede aan God om zijn gaven
en genaden). Deze vier doelen komen
tot uitdrukking in de verschillende
gebeden die deel uitmaken van de
liturgische viering van de
Eucharistie, en in het bijzonder in
het Gloria, het Credo, de
verschillende delen van de Anafora
of het Eucharistisch Gebed (Prefatie,
Sanctus, Epiclese, Anamnese,
Voorbeden, Slotdoxologie), het Onze
Vader en de eigen gebeden van elke
Mis: Collecta, het gebed over de
Gaven en het gebed na de
Communie.

De term "vruchten van de Mis"
verwijst naar de effecten die de
reddende kracht van het Kruis,
tegenwoordig gesteld in het



Eucharistisch offer, teweegbrengt in
personen wanneer zij dit in geloof,
hoop en liefde voor de Verlosser
vrijelijk aanvaarden. Deze vruchten
houden fundamenteel een groei in
heiligmakende genade in en een
intensere gelijkvormigheid van de
persoon aan Christus,
overeenkomstig de specifieke wijze
waarop de Eucharistie ons deze
gaven aanbiedt.

Dergelijke vruchten van heiligheid
zijn niet op identieke wijze aanwezig
in allen die deelnemen aan het
Eucharistisch offer; zij zullen groter
of kleiner zijn naargelang de wijze
waarop iedere persoon deelneemt
aan de liturgische viering, en naar de
mate van zijn of haar geloof en
devotie. Daarom delen de volgende
groepen op verschillende wijzen in
de vruchten van de Heilige Mis: de
gehele Kerk; de priester die
celebreert en zij die, verenigd met
hem, deelnemen aan de



Eucharistieviering; zij die, zonder
aan de Mis deel te nemen, geestelijk
verenigd zijn met de priester die
celebreert; en zij voor wie de Mis
wordt opgedragen die levend of
overleden kunnen zijn. [8]

Wanneer een priester een
stipendium ontvangt om de vruchten
van de Mis voor een specifieke
intentie toe te passen, is hij ernstig
verplicht dit te doen. [9]

De Eucharistie, het Paasmaal van
de Kerk

"De Eucharistie is het paasmaal in
zoverre Christus, die er op
sacramentele wijze zijn Pasen
verwerkelijkt [het uit deze wereld
heengaan van Christus naar zijn
Vader door zijn Lijden, Sterven,
Verrijzen en Hemelvaart], ons zijn
Lichaam en Bloed geeft, aangeboden
als spijs en drank, en ons met
zichzelf en onder elkaar verenigt in
zijn offer." (Compendium, 287).



"De Mis is tegelijk en onafscheidelijk
de gedachtenis van het offer, waarin
het kruisoffer vereeuwigd wordt, en
van het heilig gastmaal dat bestaat in
de gemeenschap met het lichaam en
bloed van de Heer. De viering van
het eucharistisch offer is echter
volledig gericht op de intieme
vereniging van de gelovigen met
Christus door de Communie. Door te
communiceren ontvangt men
Christus zelf die zich voor ons
geofferd heeft." (Catechismus, 1382).

De Heilige Communie, ingesteld door
Christus ("Neemt, eet..., Drinkt allen
hieruit...": Mat. 26,26-28; vgl. Mac.
14,22-24; Luc. 22:14-20; 1 Kor.
11,23-26), maakt deel uit van de
fundamentele structuur van de
Eucharistieviering. De zelfgave van
Christus als voedsel voor de
mensheid bereikt pas haar volle
betekenis wanneer Hij door de
gelovigen wordt ontvangen als het
voedsel voor het eeuwig leven.



Alleen door deze ontvangst van het
Lichaam en Bloed van onze Heer
wordt de gedachtenis die door
Christus is ingesteld, werkelijk
verwezenlijkt. [11] Daarom beveelt
de Kerk de sacramentele communie
ten zeerste aan voor allen die
deelnemen aan de Eucharistieviering
en de juiste gesteldheid bezitten om
het Heilig Sacrament waardig te
ontvangen. [12]

Toen Jezus ons de Eucharistie
beloofde, zei Hij dat dit voedsel niet
slechts nuttig, maar noodzakelijk is
voor zijn leerlingen: "Voorwaar,
voorwaar, Ik zeg u, als gij het vlees
van de Mensenzoon niet eet en zijn
bloed niet drinkt, hebt gij het leven
niet in u" (Joh. 6,53).

Net zoals natuurlijk voedsel ons in
leven houdt en ons kracht geeft om
een aards leven te leiden, zo
onderhoudt de Eucharistie op
vergelijkbare wijze het Christelijk



leven in Christus, dat ontvangen is in
het Doopsel. Het Lichaam en Bloed
van Christus geeft zijn volgelingen de
kracht die nodig is om trouw te
blijven aan onze Heer op aarde,
totdat zij de Vader in de Hemel
bereiken. De Communie is daarom
geen element dat naar eigen
goeddunken aan het Christelijk leven
kan worden toegevoegd; het is niet
slechts voor een select aantal
gelovigen dat zich bijzonder inzet
voor de missie van de Kerk.
Integendeel, de sacramentele
communie is van vitaal belang voor
iedereen: alleen zij die gevoed
worden door het leven van Christus
zelf, kunnen in Christus leven en zijn
Evangelie verspreiden.

Het verlangen om de Heilige
Communie te ontvangen dient altijd
bij Christenen aanwezig te zijn, net
zoals de wil om het uiteindelijke doel
van ons leven te bereiken permanent
aanwezig moet zijn. Dit verlangen om



te communiceren, hetzij expliciet of
ten minste impliciet, is noodzakelijk
om het heil te verkrijgen.

Bovendien is het ontvangen van de
Communie feitelijk noodzakelijjk,
krachtens een kerkelijk gebod, voor
alle Christenen die de jaren van
verstand hebben bereikt: "De Kerk
verplicht de gelovigen ertoe ... ten
minste eenmaal per jaar, indien
mogelijk in de Paastijd, de
Eucharistie te ontvangen, na zich
door het Sacrament van de
Verzoening te hebben

voorbereid." (Catechismus, 1389). Dit
kerkelijk gebod is slechts een
minimum, dat niet altijd voldoende
zal zijn om een authentiek Christelijk
leven te ontwikkelen. Vandaar dat de
Kerk "de gelovigen ten zeerste
aanbeveelt op alle zon- en feestdagen
de Heilige Eucharistie te ontvangen,
of nog vaker, zelfs iedere

dag." (Catechismus, 1389).



De gewone bedienaren van de
Heilige Communie zijn de bisschop,
de priester en de diaken [13] Een
acoliet is een permanente
buitengewone bedienaar van de
Communie. [14] Andere gelovigen
kunnen buitengewone bedienaren
van de communie zijn wanneer de
plaatselijke Ordinarius hun deze taak
geeft, wanneer dit noodzakelijk
wordt geacht voor het pastoraal
welzijn van de gelovigen en er geen
priester, diaken of acoliet
beschikbaar is. [15]

"Het is de gelovigen niet geoorloofd
'de heilige hostie of de heilige kelk ...
zelf te nemen ... en nog minder aan
elkaar door te geven'."[16] Met
betrekking tot deze norm moeten we
in gedachten houden dat de
Communie dient als een heilig teken;
dit teken moet tonen dat de
Eucharistie een geschenk van God
aan de mens is. Daarom moet er bij
de uitreiking van de Eucharistie in



normale omstandigheden
onderscheid worden gemaakt tussen
de bedienaar die de Gave uitdeelt,
aangeboden door Christus zelf, en de
persoon die deze met dankbaarheid,
in geloof en in liefde ontvangt.

Juiste gesteldheid voor het
ontvangen van de Heilige
Communie

Om de Heilige Communie waardig te
ontvangen, is het noodzakelijk in
staat van genade te zijn. De heilige
Paulus schrijft ons: "Wie dus op
onwaardige wijze het brood eet of de
beker van de Heer drinkt, bezondigt
zich aan het lichaam en bloed van de
Heer. Iedereen moet zichzelf
onderzoeken alvorens van het brood
te eten en uit de beker te drinken.
Want wie eet en drinkt zonder het
lichaam te onderkennen, eet en
drinkt zijn eigen vonnis" (1 Kor.
11,27-29). Daarom mag niemand de
Heilige Eucharistie naderen met het



bewustzijn van een doodzonde, hoe
berouwvol hijj zichzelf ook acht,
zonder eerst te gaan biechten (vgl.
Catechismus, 1385). [17]

De vruchtbare ontvangst van de
Communie vereist, naast het in staat
van genade zijn, een serieuze
inspanning om onze Heer met de
grootst mogelijke devotie te
ontvangen: voorbereiding (zowel in
de momenten direct voorafgaand
aan de Communie, als op eerdere
momenten); een houding van inkeer;
akten van liefde en eerherstel, van
aanbidding, van nederigheid, van
dankzegging, enzovoort.

Lichamelijke gesteldheid:

— Innerlijke eerbied voor de Heilige
Eucharistie moet ook in het lichaam
weerspiegeld worden. De Kerk
schrijft vasten voor voorafgaand aan
de Communie. Voor de gelovigen van
de Latijnse ritus bestaat dit vasten uit
het zich onthouden van alle spijs en



drank (behalve water of medicijnen)
gedurende een uur voor de
Communie (vgl. Wetboek van
Canoniek Recht, can. 919 § 1). Er
moet 0ok zorg worden gedragen voor
—onder andere - reinheid van het
lichaam, gepaste kleding, evenals
gebaren van verering die respect en
liefde tonen voor onze Heer,
aanwezig in het Heilig Sacrament
(vgl. Catechismus, 1387).

— De traditionele manier om de
Heilige Communie te ontvangen in
de Latijnse ritus (de vrucht van
geloof, liefde en de eeuwenoude
vroomheid van de Kerk) is geknield
en op de tong. De redenen die
aanleiding gaven tot dit vrome en
zeer oude gebruik zijn nog steeds
volledig geldig. Het is ook mogelijk
om staand te communiceren en, in
sommige bisdommen, is het
toegestaan — nooit opgelegd — om de
communie op de hand te ontvangen.
[18]



Het gebod van de Kerk om te
communiceren is verplicht vanaf de
jaren van verstand. Het is belangrijk
om de Eerste Communie van
kinderen heel goed voor te bereiden
en niet uit te stellen: "Laat die
kinderen toch bij Mij komen en
houdt ze niet tegen. Want aan hen
die zijn zoals zij behoort het
Koninkrijk Gods" (Mc. 10,14). [19]

Om de Eerste Communie te kunnen
ontvangen, moeten kinderen, naar
gelang hun bevattingsvermogen,
kennis hebben van de voornaamste
geloofsmysteries en in staat zijn het
Eucharistisch brood te
onderscheiden van gewoon brood.
"Het is voornamelijk de plicht van de
ouders en van hen die de plaats van
ouders innemen, alsook van de
pastoor, ervoor te zorgen dat de
kinderen die tot het gebruik van het
verstand gekomen zijn, behoorlijk
voorbereid worden en, na een
voorafgaande sacramentele biecht,



zo spoedig mogelijk met dit goddelijk
voedsel gesterkt worden" (Wetboek
van Canoniek Recht, can. 914).

Effecten van de Heilige Communie

Wat voedsel in het lichaam doet voor
het welzijn van ons lichamelijk
leven, bewerkstelligt de Eucharistie
in de ziel, op een oneindig meer
verheven wijze, voor het welzijn van
ons geestelijk leven. Maar terwijl
voedsel wordt opgenomen in ons
eigen lichaam, worden wij bij het
ontvangen van de Heilige Communie
omgevormd in Christus. Zoals de
heilige Augustinus onze Heer tot hem
hoorde zeggen: "noch zult gij Mijj in u
veranderen, gelijk de spijs van uw
vlees, maar gij zult in Mij veranderd
worden."[20] Door de Eucharistie
kan het nieuwe leven in Christus, dat
in de gelovige begonnen is met het
Doopsel (vgl. Rom. 6,3-4; Gal.
3,27-28), rijpen en tot volheid groeien
(vgl. Ef. 4,13), wat Christenen in staat



stelt het ideaal te bereiken dat door
de heilige Paulus wordt beschreven:
"Ikzelf leef niet meer, Christus is het
die leeft in mij" (Gal. 2,20). [21]

De Eucharistie maakt ons daarom
gelijkvormig aan Christus, laat ons
delen in de persoon en de zending
van de Zoon, identificeert ons met
Christus' intenties en gevoelens, en
geeft ons de kracht om lief te hebben
zoals Christus ons vraagt lief te
hebben (vgl. Joh. 13:34-35). De
Eucharistie brengt deze effecten
teweeg om alle mannen en vrouwen
van onze tijd te doen ontbranden
met het vuur van goddelijke liefde
dat Christus op aarde kwam brengen
(vgl. Luc. 12:49). Al deze vruchten
zouden in ons leven zichtbaar
moeten worden: "Als wij als nieuw
zijn door het Lichaam van de Heer te
ontvangen, dan moeten we dat met
feiten laten zien. Onze gedachten
moeten echt gedachten van vrede,
van overgave en dienstbaarheid zijn.



Onze woorden moeten oprecht,
duidelijk en opportuun zijn; woorden
die kunnen troosten en helpen, maar
vooral woorden die anderen naar het
licht van God kunnen brengen. Onze
handelingen moeten consequent,
effectief en juist zijn; daden die de
goede geur van Christus (2 Kor
2,15-16) hebben, omdat ze doen
denken aan zijn levenswijze."[22]

Door de Heilige Communie schenkt
God ons een toename van genade en
deugden. Hij vergeeft ook dagelijkse
zonden, neemt tijdelijke straffen
weg, bewaart ons voor toekomstige
doodzonden en schenkt volharding
in het doen van het goede. Kortom,
God trekt ons dichter tot Zich (vgl.
Catechismus, 1394-1395). De
Eucharistie is echter niet ingesteld
voor de vergeving van doodzonden;
deze handeling is specifiek voor het
sacrament van de Biecht (vgl.
Catechismus, 1395).



De Eucharistie brengt de eenheid van
alle gelovigen tot stand, wat de
eenheid is van de Kerk, het Mystieke
Lichaam van Christus (vgl.
Catechismus, 1396).

De Eucharistie is een onderpand en
garantie van de toekomstige glorie,
dat wil zeggen, van de toekomstige
verrijzenis en van het eeuwig en
gelukzalig leven met de ene God in
drie goddelijke personen, met de
engelen en alle heiligen (vgl.
Catechismus, 1419).

Verering van de Eucharistie buiten
de Heilige Mis

Het geloof in de werkelijke
tegenwoordigheid van Christus in de
Eucharistie heeft de Kerk ertoe
gebracht de eredienst van latria (dat
wil zeggen, de aanbidding die aan
God verschuldigd is) aan het Heilig
Sacrament aan te bieden, zowel
tijdens de liturgie van de Mis
(daarom heeft de Kerk aangegeven



dat wij knielen of een diepe buiging
maken voor de geconsacreerde
gedaanten) alsook buiten de
Eucharistieviering. De Kerk
bevordert deze verering buiten de
Mis door met de grootste zorg te
waken over de geconsacreerde
hosties in het tabernakel, door ze ter
plechtige verering aan de gelovigen
te tonen en door ze in processie rond
te dragen (vgl. Catechismus, 1378).

De Heilige Eucharistie wordt in een
tabernakel van de kerk bewaard: [23]

— Om de Heilige Communie te
kunnen geven aan zieken en andere
gelovigen die niet in staat zijn deel te
nemen aan de Heilige Mis.

— Bovendien, opdat de Kerk God onze
Heer in het Heilig Sacrament kan
aanbidden (op bijzondere wijze
tijdens de Uitstelling van het
Allerheiligste, bij het Lof, in de
Sacramentsprocessie op het



Hoogfeest van het Lichaam en Bloed
van Christus, enzovoort).

— En opdat de gelovigen Christus in
het Heilig Sacrament altijd kunnen
aanbidden door frequente bezoeken.
In dit verband schrijft de heilige
Johannes Paulus II: "Immers de kerk
en de wereld hebben de verering van
de Eucharistie hard nodig! Laten wij
niet zuinig zijn met onze tijd als het
erom gaat bij Hem samen te komen
in aanbidding, in een beschouwend
gebed dat vol geloof is en tevens
bereid om de zware schulden en
misdaden van de wereld goed te
maken. Dat onze aanbidding toch
nooit ophoudt. "[24]

Er zijn twee grote liturgische feesten
(hoogfeesten) waarop dit Heilig
Mysterie op bijzondere wijze wordt
gevierd: Witte Donderdag
(herdenking van de instelling van de
Eucharistie en het Priesterschap) en
het Hoogfeest van het Lichaam en



Bloed van Christus (Sacramentsdag,
in het bijzonder gericht op
aanbidding en contemplatie van
onze Heer in de Eucharistie).

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
1356-1405.

Aanbevolen literatuur

H. Johannes Paulus II, Encycliek
Ecclesia de Eucharistia (17 april
2003).

Paus Benedictus XVI, Apostolische
Exhortatie Sacramentum Caritatis (22
februari 2007).



Paus Franciscus, Catechese over de
Heilige Mis (november 2017 — april
2018).

De heilige Jozefmaria Escriva,
Homilie De Eucharistie, Mysterie van
Geloof en Liefde, in Christus komt
langs, 83-94; Homilie Op het Feest van
Sacramentsdag, ibid., 150-161.

Voetnoten

[1] De Catechismus drukt dit duidelijk
uit: "Het offer van Christus vormt
met het offer van de Eucharistie één
enkel offer." (1367).

[2] Vgl. Catechismus, 1085.

[3] Vgl. Eucharistisch Gebed van de
Apostolische Traditie van de H.
Hippolytus; Anafora van Addai en
Mari; Anafora van de H. Marcus.



[4] Vgl. Romeins Missaal,
Eucharistisch Gebed I (Unde et
memores en Supra quae);
Eucharistisch Gebed III (Memores
igitur; Respice, quaesumus en Ipse nos
tibi); soortgelijke uitdrukkingen zijn
te vinden in de Eucharistische
Gebeden IT en IV.

[5] Romeins Missaal, Eucharistisch
Gebed III.

[6] Vgl. H. Jozefmaria, Christus komt
langs, 87.

[7] Deze identiteit van doelen is niet
alleen gebaseerd op de intentie van
de Kerk die de Mis viert, maar
bovenal op de sacramentele
tegenwoordigheid van Christus zelf:
in Hem zijn de doelen waarvoor Hijj
zijn leven aan de Vader offerde nog
steeds aanwezig en werkzaam (vgl.
Rom. 8,34; Heb. 7,25).

[8] Het opdragen van de Mis voor een
specifieke intentie waarover wij



spreken (een bijzonder
voorbedegebed), betekent niet dat
redding wordt overgedragen via een
soort automatisch proces; genade
komt niet automatisch naar de
gelovigen, maar in de mate van hun
vereniging met God door geloof,
hoop en liefde.

[9] Vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
can. 945-958. Met deze particuliere
intentie voor een Mis sluit de
celebrerende priester noch de
andere leden van de Kerk, noch de
gehele mensheid uit van de
zegeningen van het Eucharistisch
offer. Hij houdt veeleer op een
bijzondere manier enkele gelovigen
in gedachten.

[10] De term ‘Pascha’ komt uit het
Hebreeuws en betekent
oorspronkelijk "doortocht" of
"voorbijgaan". In het boek Exodus,
waar het eerste Hebreeuwse Pascha
wordt verhaald (vgl. Ex. 12,1-14 en



Ex. 12,21-27), is deze term verbonden
met het werkwoord "voorbijgaan”,
met de doortocht van de Heer en zijn
engel in de nacht van de bevrijding
van het Uitverkoren Volk (toen het
Joodse volk het Paasmaal vierde), en
met de "doortocht” van het Volk van
God uit de slavernij van Egypte naar
de vrijheid van het beloofde land.

[11] Deze waarheid betekent niet dat
zonder de Communie van alle
aanwezigen de viering van de
Eucharistie ongeldig is; noch dat
allen de Communie onder beide
gedaanten moeten ontvangen; een
dergelijke Communie is alleen
noodzakelijk voor de celebrerende
priester.

[12] Vgl. Algemeen Statuut van het
Romeins Missaal, 80; H. Johannes
Paulus II, Ecclesia de Eucharistia, 16;
Congregatie voor de Goddelijke
Eredienst en de Regeling van de
Sacramenten, Instructie



Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

[13] Vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
can. 910; Algemeen Statuut van het
Romeins Missaal, 92-94.

[14] Vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
can. 910 § 2; Algemeen Statuut van
het Romeins Missaal, 98; Congregatie
voor de Goddelijke Eredienst en de
Regeling van de Sacramenten,
Instructie Redemptionis
Sacramentum, 154-160.

[15] Vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
can. 910 § 2, en can. 230 § 3;
Algemeen Statuut van het Romeins
Missaal, 100 en 162; Congregatie voor
de Goddelijke Eredienst en de
Regeling van de Sacramenten,
Instructie Redemptionis
Sacramentum, 88.

[16] Congregatie voor de Goddelijke
Eredienst en de Regeling van de
Sacramenten, Instructie



Redemptionis Sacramentum, 94; vgl.
Algemeen Statuut van het Romeins
Missaal, 160.

[17] Met betrekking tot de situatie
van gescheiden personen die
burgerlijk hertrouwd zijn (of van
christenen die leven in een
onregelmatig situatie, zoals ‘het
samenwonen’), beschouwt de Kerk
dat "die objectief ingaat tegen de Wet
van God. Daarom kunnen zij zolang
deze situatie duurt de eucharistische
Communie niet

ontvangen." (Catechismus, 1650).
Indien zij echter berouw tonen en
het sacrament van Boete ontvangen,
kunnen zij weer toegang krijgen tot
de Communie; afgezien van deze
situatie moeten we echter in
gedachten houden dat de
sacramentele absolutie "alleen
verleend worden aan degenen die er
berouw over hebben dat zij het teken
van het verbond en de trouw van
Christus geschonden hebben en die



oprecht bereid zijn een vorm van
leven te leiden die niet meer in
tegenspraak is met de
onontbindbaarheid van het huwelijk.
Dit brengt concreet mee dat de man
en de vrouw "de verplichting op zich
nemen in volledige onthouding te
leven, d.w.z. zich van de eigenlijke
huwelijksdaad te onthouden”,
wanneer zij om serieuze redenen -
zoals bijvoorbeeld de opvoeding van
kinderen - niet kunnen voldoen aan
de verplichting uit elkaar te

gaan." (H. Johannes Paulus II,
Familiaris Consortio, 84). Zie over
deze kwestie ook de aanwijzingen
van Paus Benedictus XVI,
Sacramentum Caritatis, 29, en van
Paus Franciscus, Amoris Laetitia,
296-306.

[18] Vgl. de heilige Johannes Paulus
II, Brief Dominicae Cenae, 11;
Algemeen Statuut van het Romeins
Missaal, 161; Congregatie voor de
Goddelijke Eredienst en de Regeling



van de Sacramenten, Instructie
Redemptionis Sacramentum, 92.

[19] Vgl. de heilige Pius X, Quam
Singulari, I: Denzinger, Enchiridion
Symbolorum, 3530; Wetboek van
Canoniek Recht, can. 913-914;
Congregatie voor de Goddelijke
Eredienst en de Regeling van de
Sacramenten, Instructie
Redemptionis Sacramentum, 87.

[20] De heilige Augustinus,
Belijdenissen, 7, 10: CSEL 38/1, 157.

[21] Het is duidelijk dat als de
heilzame werking van de Eucharistie
niet onmiddellijk in haar volheid
wordt bereikt, "dit niet te wijten is
aan een gebrek van de kant van
Christus' kracht, maar van de kant
van de devotie van de mens" (De
heilige Thomas van Aquino, S.Th., I1I,
q. 79, a. 5, ad 3).

[22] De heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, 156.



[23] Vgl. de heilige Paulus VI,
Mysterium Fidei, 56; de heilige
Johannes Paulus I, Ecclesia de
Eucharistia, 29; Congregatie voor de
Goddelijke Eredienst en de Regeling
van de Sacramenten, Instructie
Redemptionis Sacramentum, 129-145;
Paus Benedictus XVI, Sacramentum
Caritatis, 66-69.

[24] De heilige Johannes Paulus II,
Dominicae Cenae, 3.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/thema-22-2-de-eucharistie/
(6-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-22-2-de-eucharistie/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-22-2-de-eucharistie/

	Thema 22-2: De Eucharistie

