
opusdei.org

Thema 2: Het
'Waarom' van
Openbaring

Alle mannen en vrouwen
hebben een natuurlijk
verlangen om volledige kennis
van God te verwerven, hoewel
we deze kennis niet kunnen
bereiken zonder Gods hulp. In
de heilsgeschiedenis die in de
Bijbel wordt verteld, heeft God
Zichzelf geopenbaard als een
persoonlijk wezen en een Drie-
eenheid van personen. Door
deze openbaring wil God ons de
mogelijkheid bieden om in
gemeenschap met Hem te
leven, zodat we kunnen delen



in Zijn gaven en in Zijn eigen
leven, en zo volledig geluk
kunnen bereiken.

2-10-2022

1. Het “waarom” van
Openbaring

Ieder mens heeft een natuurlijk
verlangen om tot volledige kennis
van God te komen. Zulke kennis kan
echter niet bereikt worden door
menselijke inspanning alleen. Dit
komt omdat God geen materieel
wezen is of een zintuiglijk
waarneembare realiteit. We kunnen
tot enkele zekerheden over God
komen via geschapen wezens en via
kennis van ons eigen wezen. Maar
deze manieren van kennen geven
een vrij beperkte kennis van God en
Zijn innerlijke leven. Bovendien
ondervinden we aanzienlijke



moeilijkheden om deze zekerheden
te bereiken. Als God daarom niet uit
het mysterie van Zijn eigen leven
tevoorschijn zou komen en Zichzelf
niet aan ons zou openbaren, dan zou
onze situatie vergelijkbaar zijn met
wat de heilige Augustinus ooit
meemaakte, volgens een verhaal dat
door sommige middeleeuwse auteurs
wordt verteld.

Op een dag liep de heilige Augustinus
langs de kust en probeerde te
begrijpen wat de Kerk leert over God
en het mysterie van de Drie-eenheid.
Op een gegeven moment keek hij op
en zag een klein jongetje in het zand
spelen. Het kind rende naar de zee,
vulde een bakje met water en kwam
terug om het water in een gat te
legen. Na enige tijd te hebben
toegekeken, werd de heilige
nieuwsgierig en vroeg: “Hallo, wat
ben je aan het doen?” De jongen
antwoordde: “Ik haal al het water uit
de zee en stop het in dit gat.” “Maar



dat is onmogelijk,” zei hij tegen de
jongen, die snel antwoordde: “Maar
wat jij probeert te doen is nog
onmogelijker: het mysterie van God
te begrijpen met je eigen kleine
geest.”

Maar dankzij God is dit niet onze
definitieve situatie. Hij koos ervoor
om Zichzelf te openbaren, dat wil
zeggen, Zichzelf te manifesteren, om
uit Zijn eigen mysterie tevoorschijn
te komen en de sluier weg te nemen
die ons verhindert om te weten wie
Hij is en hoe Hij is. God deed dit niet
om onze nieuwsgierigheid te
bevredigen of om simpelweg een
boodschap over Zichzelf over te
brengen. Hij heeft Zichzelf vooral
geopenbaard door de mensheid
tegemoet te komen - met name door
Zijn Zoon naar de wereld te sturen
en door de gave van de Heilige Geest
- en door ons uit te nodigen om een
liefdevolle relatie met Hem aan te
gaan. God heeft Zijn eigen innerlijke



leven willen onthullen en ons in staat
willen stellen Hem te benaderen als
Zijn vrienden en als geliefde
kinderen, om ons volledig gelukkig te
maken met Zijn oneindige liefde.

De “verlangens naar vervulling” en
de “verlangens naar verlossing” die
essentieel zijn voor ons menszijn,
kunnen niet bevredigd worden door
iets aards. Maar de openbaring van
God, het geschenk van Zichzelf door
ons Zijn oneindige Liefde te geven,
heeft het vermogen om het menselijk
hart op een overvloedige manier
tevreden te stellen en het te vullen
met een geluk dat veel groter is dan
wat we kunnen verlangen of ons
zelfs maar kunnen voorstellen. Zoals
Paulus aan de Korintiërs schreef: 
Geen oog heeft ze gezien, geen oor
heeft ze gehoord, geen mens kan het
zich voorstellen, al wat God bereid
heeft voor die Hem liefhebben (1 Kor
2,9). Openbaring “is de vervulling
van onze diepste aspiraties, van dat



verlangen naar het oneindige en
naar volheid, dat in het diepste van
de mens woont en hem of haar opent
voor een geluk dat niet vluchtig of
beperkt is, maar eeuwig.”[i]

2. Openbaring in de
heilsgeschiedenis

Volgens het Tweede Vaticaans
Concilie beantwoordt de Openbaring
aan een plan, aan een initiatief dat
zich ontwikkelt door Gods handelen
in de menselijke geschiedenis. God
neemt het initiatief en grijpt in de
geschiedenis in door middel van
bepaalde gebeurtenissen: de oproep
van Abraham tot geloof, de
bevrijding van de Israëlieten uit
Egypte, enz. In Zijn voorzienigheid
regelt God deze gebeurtenissen zo
dat ze uitdrukking geven aan de
verlossing die Hij aan de mensheid
wil geven. God Zelf deelt de diepe
betekenis van deze gebeurtenissen,
hun heilsbetekenis, mee aan door



Hem gekozen mensen, die Hij tot
getuigen maakt van Zijn goddelijk
handelen. Mozes en Aäron waren
bijvoorbeeld getuigen van de
wonderen die God verrichtte om de
Farao te dwingen het volk Israël te
laten gaan en hen zo uit de slavernij
te bevrijden. Daarmee onthulde God
een fase van Zijn plan en voerde die
uit. Hij opende paden die in Zijn
eeuwige wijsheid waren voorzien,
zodat mensen zouden weten dat bij
God zijn vrijheid en verlossing
betekent. Deze fase in Gods plan
werd gevolgd door andere fasen en
andere reddende gebeurtenissen, en
daarom spreken we van een
“heilsgeschiedenis” in Gods interactie
met de mensheid.

Deze geschiedenis wordt verteld in
het Oude Testament, en meer
specifiek in de eerste boeken
(voornamelijk in Genesis en Exodus)
en in de historische boeken van het
Oude Testament (deze omvatten



zestien boeken, waaronder het boek
Jozua, de twee boeken van Samuël en
de boeken van Koningen). De
heilsgeschiedenis culmineert in een
verbazingwekkende gebeurtenis, de
Menswording van de Zoon van God,
die op een specifiek moment in de
menselijke geschiedenis plaatsvindt
en de volheid van Gods plan
markeert.

De menswording is een unieke
gebeurtenis. God komt niet
tussenbeide in de geschiedenis zoals
vroeger, door daden en woorden die
worden doorgegeven door
uitverkoren mensen. In plaats
daarvan treedt God Zelf de
menselijke geschiedenis binnen. Hij
wordt mens en ook de hoofdpersoon
binnen de menselijke geschiedenis
om deze te leiden en van binnenuit
terug te leiden naar de Vader. Hij
doet dat met Zijn prediking en
wonderen, met Zijn lijdensweg, dood
en verrijzenis, en uiteindelijk met de



zending van de beloofde Heilige
Geest naar Zijn leerlingen.

In de heilsgeschiedenis (die
culmineert in het leven van Christus
en de zending van de Heilige Geest)
onthult God niet alleen het mysterie
van Zijn eigen leven, maar ook Zijn
plan voor ons. Dit grote en prachtige
plan onthult dat we al voor de
schepping van de wereld door God
zijn uitverkoren in de Zoon, Jezus
Christus. Wij zijn niet het resultaat
van toeval, maar van een plan dat
voortkomt uit Gods eeuwige liefde.
Onze relatie met God is niet alleen te
danken aan het feit dat Hij ons heeft
geschapen, noch is de zin van ons
leven simpelweg om in de wereld te
bestaan als onderdeel van de
geschiedenis. We zijn niet slechts
Gods schepselen. Vanaf het moment
dat God ons wilde scheppen, keek Hij
naar ons met de ogen van een Vader
en bestemde Hij ons om Zijn
aangenomen kinderen te zijn, broers



en zussen van Jezus Christus, Zijn
enige Zoon. Vandaar dat de
uiteindelijke bron van onze identiteit
verborgen ligt in het mysterie van
God. Alleen de kennis van dit
mysterie, dat een mysterie van liefde
is, stelt ons in staat om de
uiteindelijke reden voor ons bestaan
waar te nemen.

Het Compendium van de Catechismus
(nr. 6) vat deze ideeën voor ons
samen: “In Zijn goedheid en wijsheid
openbaart God Zich aan de mensen.
In de gebeurtenissen en in Zijn
woorden openbaart Hij Zichzelf en
zijn heilsplan, dat Hij van alle
eeuwigheid in Christus voor de
mensheid heeft vastgesteld. Dit plan
houdt in: alle mensen door de
genade van de Heilige Geest
deelgenoten te maken aan zijn
goddelijk leven, opdat zij
aangenomen kinderen zouden zijn in
Zijn eniggeboren Zoon.”



3. De persoonlijke God en de
Drie-ene God

De boeken van het Oude Testament
bereiden ons voor op de diepere en
beslissende openbaring over God in
het Nieuwe Testament. Deze
voorbereiding presenteert God in de
eerste plaats als de God van het
Verbond, dat wil zeggen, de God die
het initiatief neemt om een volk -
Israël - uit te kiezen om met hen een
verbond van vriendschap en redding
te sluiten. God verwacht geen
voordeel voor Zichzelf van deze
relatie. Hij heeft niets nodig omdat
Hij een transcendent wezen is, dat
wil zeggen oneindig, eeuwig,
almachtig en volledig boven de
wereld uitstijgend. Toch biedt Hij
Zijn verbond aan uit pure
welwillendheid, omdat het goed is
voor het geluk van Israël en dat van
de hele wereld. Daarom is de God die
ons in het Oude Testament wordt
voorgesteld volledig superieur en



transcendent, en tegelijkertijd nauw
verbonden met de wereld, de
mensheid en de menselijke
geschiedenis. In Zijn eigen majesteit
blijft Hij ontoegankelijk, maar Zijn
liefde brengt Hem ongelooflijk
dichtbij de mensheid. Hij is volledig
vrij en soeverein in Zijn beslissingen,
terwijl Hij er ook volledig aan
toegewijd is.

Dit alles geeft God een sterk
persoonlijk karakter, omdat alleen
een persoon beslissingen kan nemen,
kan kiezen, lief kan hebben en
zichzelf aan anderen kan
manifesteren. Wij mensen tonen
onze persoonlijkheid en karakter in
wat we zeggen en doen. Door deze
woorden en daden leren anderen
ons kennen en onthullen we onze
manier van zijn. En God doet
hetzelfde. In het Oude Testament
openbaart God Zich in de eerste
plaats door Zijn woorden. We vinden
vaak uitdrukkingen waarin God naar



Zichzelf verwijst in de eerste
persoon. Bijvoorbeeld: Ik ben Jahwe
uw God, die u heb weggeleid uit
Egypte, het slavenhuis (Ex 20,2). Op
andere momenten communiceert
een profeet de woorden die God tot
hem gesproken heeft: Zo zegt de
Heer: Ik denk terug aan de trouw van
uw jeugd (Jer 2,2). En bij de woorden
horen daden: Toen dacht God aan
Rachel: Hij verhoorde haar en opende
haar schoot (Gen 30,22). Op die dag
riep de Heer, Jahwe van de
legerscharen, u op, om te wenen en te
jammeren (Js 22,12). Deze woorden
en daden verlichten elkaar
wederzijds; zij openbaren Gods wil
en leiden het uitverkoren volk naar
de ware bron van het leven, die God
Zelf is.

Het Nieuwe Testament bevat, in
vergelijking met het Oude Testament,
een verrassende nieuwheid. De
evangeliën laten ons zien dat Jezus
God “Mijn Vader” noemt op een



exclusieve en niet-overdraagbare
manier. Er is een unieke en heel
speciale relatie tussen de Vader en
Jezus, die niet alleen in woorden kan
worden uitgedrukt. Jezus’ woorden
en daden geven ook aan dat Hij niet
zomaar een mens is. Hoewel Jezus
nooit beweerde God te zijn, maakte
Hij Zijn goddelijke aard absoluut
duidelijk door wat Hij zei en deed.
Daarom verkondigden de apostelen
in hun geschriften dat Jezus de
eeuwige Zoon van God is, die mens
werd voor ons en voor onze
verlossing. Bovendien openbaarde
Jezus niet alleen Zijn nauwe relatie
met de Vader, maar ook de relatie
van de Heilige Geest met de Vader en
met Zichzelf. De Heilige Geest is de
“Geest die van de Vader uitgaat” (vgl.
Joh 15,26), de “Geest van Zijn
Zoon” (vgl. Gal 4,6), de “Geest van
Christus” (vgl. Rom 8,11), of gewoon
de “Geest van onze God” (vgl. 1 Kor
6,11). Zo wordt het persoonlijke
karakter van God, dat in het Oude



Testament tot uiting kwam, in het
Nieuwe Testament met een
verrassende nieuwe dimensie
gepresenteerd: God bestaat als Vader,
Zoon en Geest.

Dit betekent natuurlijk niet dat er
drie goden zijn, maar eerder drie
verschillende personen in de eenheid
van de ene God. Dit is beter te
begrijpen als je de namen van de
personen bekijkt, want die spreken
over de relatie tussen Hen als een
van diepste intimiteit. Onder
mannen is het normaal dat de vader-
zoonrelatie er een van liefde en
vertrouwen is. Op het goddelijke vlak
zijn deze liefde en dit vertrouwen zo
compleet dat de Vader in de diepste
intimiteit is met de Zoon en,
omgekeerd, de Zoon met de Vader.
Evenzo is de relatie tussen elk van
deze personen en Zijn eigen Geest er
een van de meest innige intimiteit.
Vaak komen wij, mensen, onszelf
tegen in het diepst van ons wezen;



we onderzoeken onze gedachten en
peilen onze gevoelens, en leren
onszelf zo van binnen kennen. Op
een vergelijkbare manier is de
Heilige Geest God die het hart van
God kent; De Geest Zelf is het
mysterie van de wederzijdse
intimiteit van de Vader en de Zoon.
Dit alles leidt tot één conclusie: God
is een mysterie van Liefde. Niet van
liefde naar buiten toe, naar
schepselen, maar van liefde
binnenin, tussen de goddelijke
personen. Deze goddelijke liefde is zo
sterk dat de drie personen één
werkelijkheid zijn, één God. Een
theoloog uit de twaalfde eeuw,
Richard van Sint Victor, schreef over
de Drie-eenheid dat “liefde twee
personen nodig heeft om te kunnen
bestaan; om volmaakt te zijn moet
het openstaan voor een derde” (De
Trinitate, III.13). De Vader, de Zoon
en de Heilige Geest hebben dezelfde
waardigheid en aard: Ze zijn alle drie



één God, één enkel mysterie van
liefde.

4. De oproep tot gemeenschap
en geloof

Een document van het Tweede
Vaticaans Concilie vat het doel van
Openbaring samen: “De onzichtbare
God,” staat er, “spreekt uit de
overvloed van Zijn liefde tot de
mensen als tot Zijn vrienden (vgl. Ex
33,11; Joh 15,14-15) en gaat Hij met
hen om (vgl. Bar 3,38), teneinde hen
uit te nodigen tot de gemeenschap
met Hem en hen daarin op te
nemen” (Dei Verbum, 2). Het doel van
Openbaring is om mannen en
vrouwen de mogelijkheid te bieden
om in gemeenschap met God te
leven, zodat ze kunnen delen in de
goederen van verlossing en in Gods
eigen leven. Openbaring gaat over
het geluk en het leven van elke man
en vrouw.



Hier kunnen we ons afvragen hoe
deze openbaring van God ieder mens
bereikt, welke instrumenten God
gebruikt, welke middelen Hij
aanwendt zodat we te weten komen
dat we geroepen zijn tot een
gemeenschap van liefde en leven met
onze Schepper.

Aan de ene kant is het nodig erop te
wijzen dat Christus de Kerk stichtte
om Zijn zending in de wereld voort te
zetten. De Kerk heeft een essentiële
evangeliserende dimensie. Het is
haar taak om het Goede Nieuws van
het Evangelie naar alle volken en
naar elke historische periode te
brengen, zodat mensen door haar
prediking Gods openbaring en Zijn
verlossende plan leren kennen. Maar
de Kerk voert deze missie niet alleen
uit. Christus, haar Heer en Stichter, is
in feite degene die de Kerk blijft
leiden vanaf Zijn plaats in de hemel
aan de zijde van de Vader. De Heilige
Geest, die de Geest van Christus is,



leidt en bezielt de Kerk zodat zij Zijn
boodschap aan de hele mensheid kan
brengen. Op deze manier wordt het
evangelisatiewerk van de Kerk
verlevendigd door de werking van de
Drie-eenheid.

Aan de andere kant is het ook waar
dat historische omstandigheden de
Kerk niet altijd in staat stellen om
deze evangelisatietaak effectief uit te
voeren. Er zijn veel obstakels die de
verspreiding van het evangelie
kunnen belemmeren. Als gevolg
daarvan zijn er in elk tijdperk
mensen - soms heel veel - die het
Goede Nieuws van de oproep tot
gemeenschap met God en tot
verlossing niet ontvangen. Ze leren
het geloof niet op een zinvolle
manier kennen, omdat ze de
verlossende verkondiging niet
ontvangen. In elk geval betekent
deze realiteit niet dat zulke personen
geen contact hebben met de
christelijke openbaring, want de



werking van de Heilige Geest wordt
niet beperkt door menselijke
omstandigheden. De Geest, die God
is, kan ieder mens uitnodigen tot
bijzondere manieren van
gemeenschap met Hem. Deze wegen
manifesteren zich in het geweten
van elke persoon en planten een
zaadje van Openbaring in het hart
van de persoon. Daarom zal iedereen
van God de hulp en het licht
ontvangen die nodig zijn om de
gemeenschap met Hem te bereiken.
Maar in die gevallen, waarin een
persoon niet in aanraking komt met
de prediking van de Kerk of de
getuigenis van een authentiek
christelijk leven, is de relatie met
God meestal verward en
fragmentarisch. Iemands relatie met
God wordt alleen verduidelijkt en
vervolmaakt wanneer iemand de
boodschap van verlossing erkent en
het doopsel ontvangt.



Tot nu toe hebben we meestal over
Openbaring gesproken als Gods
uitnodiging tot gemeenschap met
Hem en verlossing. Maar wat is onze
rol? Hoe accepteren we de verlossing
die God aanbiedt als Hij mannen en
vrouwen roept om kinderen van God
te worden in Christus? Het antwoord
wordt gegeven in de Catechismus van
de Katholieke Kerk (nr. 142): “Het
overeenstemmend antwoord op deze
uitnodiging is het geloof.” Maar wat
is geloof en hoe kan het worden
verkregen?

Geloof is niet louter menselijk
vertrouwen in God, noch is het een
meer of minder overtuigde mening
over iets. Soms gebruiken we het
werkwoord “geloven” in de betekenis
van “denken of een mening hebben
over iets”. Bijvoorbeeld: “Ik geloof
dat het vandaag gaat regenen” of “Ik
geloof dat wat er met hem gebeurt
tijdelijk is”. In deze voorbeelden
hebben we reden om te denken dat



iets waar is, maar we kunnen er niet
zeker van zijn dat de dingen echt zo
zijn. Als we het over geloof in God
hebben, bedoelen we iets heel
anders.

Geloof is een innerlijk licht dat van
God komt en ons hart raakt,
waardoor we Gods aanwezigheid en
actie herkennen. Wanneer
bijvoorbeeld iemand in een
missiegebied in contact komt met het
christendom door het werk van een
missionaris, kan het gebeuren dat hij
of zij geïnteresseerd en gefascineerd
raakt door wat hij of zij hoort. God
verlicht hen en helpt ze inzien hoe
mooi dit alles is, hoe het werkelijk
zin geeft aan het leven, een zin waar
ze misschien tot dan toe zonder
succes naar op zoek waren. Maar ze
hebben niet alleen een boodschap
gehoord die logisch lijkt. Ze hebben
ook een licht ontvangen dat hen
geluk en vreugde brengt, omdat er
een nieuwe betekenis voor hun leven



is ontstaan die ze misschien niet voor
mogelijk hadden gehouden. Daarom
omarmen ze met vreugde de
boodschap die ze hebben gehoord en
herkennen ze de zin van hun leven.
Ze leren God en Zijn grote liefde
kennen en zijn er zeker van dat deze
boodschap de sleutel is tot hun
bestaan. Dit licht is een geschenk,
een genade van God, en draagt
vrucht in het antwoord van de ziel,
dat geloof is.

Geloof is daarom zowel iets
goddelijks als iets menselijks. Het is
de actie van God in de ziel en de
openheid van de mens voor deze
goddelijke actie: een daad van
verbondenheid met de God die
Zichzelf openbaart. Het Tweede
Vaticaans Concilie vat dit proces in
deze woorden samen: “Wil de mens
deze geloofsdaad kunnen stellen, dan
is Gods voorkomende en helpende
genade nodig en de innerlijke
bijstand van de Heilige Geest, die het



hart moet bewegen en tot God
bekeren, die de ogen van de geest
moet openen en “aan allen smaak
moet geven bij het instemmen met
de waarheid en bij het geloven er
aan’“ (Dei Verbum, 5).

Vanwege de menselijke dimensie is
geloof de daad van een persoon. Het
is een vrije daad. Het kan zelfs
gebeuren dat dezelfde prediking van
de zendeling sommige mensen tot
een geloofsdaad beweegt en anderen
niet. God, die de diepten van elk hart
kent, verlicht ieder naar zijn eigen
aanleg. En we zijn altijd vrij om Gods
liefdevolle uitnodiging te accepteren
of af te wijzen, om Jezus als Heer van
ons leven te accepteren of om Hem af
te wijzen. De laatste beslissing echter
brengt het risico met zich mee dat
iemand zijn aardse en eeuwige geluk
verliest.

Geloof is ook een daad van
vertrouwen, want we aanvaarden de



leiding die God ons biedt. We
accepteren dat Christus de Heer is,
die door Zijn genade de weg naar
vrijheid en het ware leven wijst.
Geloven is je vol vreugde overgeven
aan Gods plan voor ieder van ons,
dat ons er toe brengt om te leven als
goede kinderen van God in Jezus
Christus. Geloof brengt ons ertoe om
op God te vertrouwen, zoals
Abraham op Hem vertrouwde en
zoals Onze Lieve Vrouw op Hem
vertrouwde.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
50-73.

Paus Franciscus, Encycliek Lumen
Fidei, 29 juni 2013.

Paus Benedictus XVI, “Het jaar van
het geloof: Wat is geloof?”, Audiëntie,
24 oktober 2012.



Paus Benedictus XVI, “Het jaar van
het geloof. De stadia van
openbaring”, Audiëntie, 5 december
2012.

Aanbevolen lectuur

Fernando Ocáriz en Arturo Blanco, 
Fundamental Theology (Woodridge,
IL: Midwest Theological Forum,
2009), vooral de hoofdstukken 4 en 7.

[1] Pope Benedict XVI, Audience, 5
December 2012.

Antonio Ducay

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/thema-2-het-waarom-van-
openbaring/ (21-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-2-het-waarom-van-openbaring/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-2-het-waarom-van-openbaring/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-2-het-waarom-van-openbaring/

	Thema 2: Het 'Waarom' van Openbaring
	1. Het “waarom” van Openbaring
	2. Openbaring in de heilsgeschiedenis
	3. De persoonlijke God en de Drie-ene God
	4. De oproep tot gemeenschap en geloof
	Basisbibliografie
	Aanbevolen lectuur


