opusdei.org

Thema 15: De Kerk,
gesticht door
Christus

Tijdens Zijn hele leven heeft
Christus duidelijk gemaakt hoe
Zijn Kerk eruit zou komen te
zien. De Kerk is de
gemeenschap van allen die de
herscheppende genade van de
Geest hebben ontvangen
waardoor ze kinderen van God
worden. Alle gedoopten delen
in het gemeenschappelijke
priesterschap. Ze zijn geroepen
Oom mannen en vrouwen in een
relatie met God te brengen. De
oecumenische beweging is een
kerkelijk doel dat streeft naar



zichtbare eenheid onder
christenen in de ene Kerk die
door Christus is gesticht.

15-10-2025

1. Christus en de Kerk

De Kerk is een mysterie, d.w.z. een
werkelijkheid waarin God en de
mensheid met elkaar in contact en
gemeenschap komen. Kerk komt van
het Griekse “ekklesia”’, wat betekent:
een bijeenkomst van mensen die bij
elkaar geroepen zijn. In het Oude
Testament werd het gebruikt als
vertaling van “quahal Yahweh,” de
groep mensen die door God
bijeengeroepen werd voor
aanbidding. Voorbeelden zijn de
Sinai bijeenkomst en de bijeenkomst
in de tijd van koning Josia met als
doel God te loven en terug te keren
naar de zuiverheid van de Wet. In



het Nieuwe Testament heeft het
verschillende betekenissen, in
continuiteit met het Oude Testament,
maar het duidt vooral de mensen aan
die God oproept en verzamelt uit alle
hoeken van de wereld in een
bijeenkomst om, door geloof in Zijn
Woord en de doop, kinderen van God
worden, leden van Christus en
tempels van de Heilige Geest.[i]

“De Kerk vindt haar oorsprong en
voltooiing in het eeuwig heilsplan
van God. Zij werd in het Oude
Verbond voorbereid met de
uitverkiezing van Israél, teken van
de toekomstige vereniging van alle
volken. Gegrondvest door het woord
en de werkzaambheid van Jezus
Christus, werd zij vooral
verwezenlijkt door Zijn verlossende
dood en Zijn verrijzenis. Zij werd
vervolgens zichtbaar als mysterie
van heil door de uitstorting van de
heilige Geest op Pinksterdag. Zij zal
op het einde der tijden worden



voltooid als de hemelse vergadering
van alle verlosten.”[ii]

De Kerk werd niet door mensen
gesticht en is zelfs geen nobel
menselijk antwoord op de ervaring
van verlossing die God in Christus
teweegbrengt. In de mysteries van
het leven van Christus, die gezalfd
was door de Geest, zijn de beloften
vervuld die in de Wet en de profeten
waren aangekondigd. Het is ook door
Zijn leven - in zijn geheel - dat de
Kerk werd gesticht. Er is niet één
moment waarop Christus de Kerk
stichtte. Hij stichtte het veeleer door
Zijn hele leven heen: vanaf de
incarnatie tot Zijn dood, verrijzenis,
hemelvaart en zending van de
Heilige Geest . Tijdens Zijn hele leven
liet Christus - in wie de Geest woonde
- zien hoe Zijn Kerk moest zijn, door
eerst sommige dingen te regelen en
daarna andere. Na Zijn Hemelvaart
werd de Geest naar de hele Kerk
gezonden en blijft in haar om de



mensen te herinneren aan alles wat
onze Heer tegen de apostelen heeft
gezegd en om haar door de
geschiedenis heen naar haar volheid
te leiden. De Geest is de oorzaak van
Christus’ aanwezigheid in Zijn Kerk
door de sacramenten en het Woord,
en siert haar voortdurend met
verschillende hiérarchische en
charismatische gaven (vgl. Lumen
gentium, 4 en 12). Door Zijn
aanwezigheid wordt de belofte van
onze Heer vervuld om altijd bij ons
te blijven tot aan de voleinding der
wereld (Mt 28,20).

2. Volk van God, Lichaam van
Christus en Gemeenschap van
Heiligen

In de Heilige Schrift wordt de Kerk
met verschillende namen aangeduid,
die elk op een speciale manier
bepaalde aspecten van het mysterie
van Gods gemeenschap met de
mensheid onderstrepen. “Volk van



God” is een titel die aan Israél wordt
gegeven. Toegepast op de Kerk, het
nieuwe Israél, betekent dit dat God
mannen en vrouwen niet in
afzondering wilde redden, maar hen
wilde vormen tot één volk, verenigd
in de eenheid van de Vader, de Zoon
en de Heilige Geest, die Hem in
waarheid zouden kennen en Hem in
heiligheid zouden dienen (vgl. Lumen
gentium, 4 en 9; De heilige
Cyprianus, De Orat Dom. 23; CSEL 3,
p. 285).

Het betekent ook dat ze door God is
uitverkoren. Het Volk is “van God” en
is niet het eigendom van enige
cultuur, regering of natie. Bovendien
is het een zichtbare gemeenschap die
op weg is — te midden van de naties -
naar haar uiteindelijke thuisland. In
deze laatste zin kunnen we zeggen
dat “Kerk en synode synoniem

zijn” (Johannes Chrysostomus,
Explicatio in Psalmum 149: PG
55.493). We reizen allemaal samen



naar dezelfde gemeenschappelijke
bestemmming; we zijn allemaal
geroepen tot dezelfde missie; we zijn
allemaal verenigd in Christus en in
de Heilige Geest met God de Vader. In
dit Volk hebben allen de
gemeenschappelijke waardigheid om
kinderen van God te zijn, een
gemeenschappelijke missie om zout
voor de aarde te zijn en een
gemeenschappelijk doel, namelijk
het Koninkrijk van God. Allen delen
in de drie functies of ambten van
Christus. [iii]

Als we zeggen dat de Kerk het
“lichaam van Christus” is, willen we
benadrukken dat Christus door de
zending van de heilige Geest de
gelovigen innig met Zichzelf
verenigt. Dit is vooral waar in de
Eucharistie, waardoor de gelovigen
groeien en verenigd worden in
naastenliefde en één lichaam
vormen in de verscheidenheid van
leden en functies. Het wijst ook op de



realiteit dat de gezondheid en ziekte
van één lid invloed heeft op het hele
lichaam (vgl. 1 Kor 12,1-24), en dat de
gelovigen, als leden van Christus,
Zijn instrumenten zijn voor Zijn
werk in de wereld.[iv] De Kerk wordt
ook wel de “Bruid van Christus”
genoemd (vgl. Ef 5,26 e.v.), die
binnen de eenheid van de Kerk met
Christus het onderscheid tussen
Christus en Zijn Kerk benadrukt. Het
benadrukt ook dat Gods verbond met
de mensheid definitief is. God is
trouw aan Zijn beloften en de Kerk
beantwoordt Hem trouw door de
vruchtbare Moeder te zijn van al
Gods kinderen.

Het Tweede Vaticaans Concilie nam
een oude uitdrukking voor de Kerk
over: “gemeenschap.” Dit wijst op de
realiteit dat zij het verlengstuk is van
de intieme gemeenschap van de
Heilige Drie-eenheid en deze
gemeenschap uitbreidt naar de
mensheid. De Kerk is hier op aarde al



een gemeenschap met de goddelijke
Drie-eenheid, ook al is die nog niet in
haar volheid voltooid. Naast ‘het
gemeenschap zijn’ is de Kerk een
teken en instrument van die
gemeenschap voor de hele mensheid.
Door haar nemen we deel aan Gods
intieme leven en behoren we tot de
familie van God als kinderen in de
Zoon (vgl. Gaudium et Spes, 22) door
de Geest. Dit wordt op een specifieke
manier werkelijkheid in de
sacramenten, vooral in de
Eucharistie, die ook vaak communie
wordt genoemd (vgl. 1 Kor 10,16).

De Kerk is communio sanctorum: een
gemeenschap van heiligen, dat wil
zeggen een gemeenschap van allen
die de herscheppende genade van de
Geest hebben ontvangen waardoor
ze kinderen van God worden, met
Christus verenigd zijn en heiligen
worden genoemd. Sommigen lopen
nog rond op deze aarde; Anderen
zijn al gestorven en zuiveren zichzelf



met de hulp van onze gebeden. Weer
anderen genieten al van de
aanschouwing van God en zijn
‘voorsprekers’ voor ons. De
gemeenschap van de heiligen
betekent ook dat alle christenen de
heilige gaven gemeen hebben,
waarvan de Eucharistie, alle andere
sacramenten die erbij horen en alle
andere gaven en charismata het
middelpunt vormen.

Door de gemeenschap van de
heiligen staan de verdiensten van
Christus en van alle heiligen die ons
op aarde zijn voorgegaan ons bij in
de zending die onze Heer Zelf ons
vraagt om uit te voeren in de Kerk.
De heiligen in de hemel volgen het
leven van de pelgrimerende Kerk op
de voet en wachten tot de volheid
van de gemeenschap van de heiligen
werkelijkheid wordt door de tweede
komst van onze Heer, het oordeel en
de opstanding van de lichamen. Het
leven van de pelgrimerende Kerk en



van elk van haar leden is van groot
belang voor de vervulling van haar
zending, voor de zuivering van vele
zielen en voor de bekering van
zovele anderen: “Veel grote dingen
hangen ervan af, of jij en ik ons
gedragen zoals God het wil. Vergeet
dat niet.”[v]

Tegelijkertijd is het jammer dat de
gelovigen soms geen gehoor geven
aan wat God van hen vraagt,
vanwege hun beperkingen, fouten of
zonden. Sommige gelijkenissen van
het Koninkrijk leggen uit hoe de
tarwe naast het onkruid leeft, de
goede vis naast de slechte vis, tot het
einde van de wereld. Sint Paulus
besefte dat de apostelen een grote
schat in aarden potten droegen (vgl.
2 Kor 4,7), en het Nieuwe Testament
bevat verschillende waarschuwingen
tegen valse profeten en mensen die
anderen in opspraak brengen (bijv.
Openb. 2 en 3).[vi] Net als in de
vroege Kerk hebben ook nu de



zonden van christenen
(ambtsdragers of niet-gewijde
gelovigen) een impact op de zending
van de Kerk en op andere christenen.
Deze impact is nog groter als degene
die zondigt - door handelen of
nalaten - een ambtsdrager is of de
verantwoordelijkheid heeft om voor
anderen te zorgen, en het kan zelfs
gebeuren dat er een schandaal wordt
veroorzaakt (uitnodiging tot zonde).
Hoewel zonden een effect hebben op
de gemeenschap, en dit effect zelfs
heel zichtbaar kan zijn, kunnen ze
nooit de heiligheid van de Kerk
volledig overschaduwen of haar
zending verstikken, want dat zou
erop neerkomen dat we bevestigen
dat het kwaad machtiger is dan de
liefde die God heeft getoond en nog
steeds toont aan de mensheid.
Bovendien is de impact van het
goede dat zoveel christenen doen
minder zichtbaar, maar veel groter
dan die van de zonde. Het gebed van
alle christenen voor de paus, voor de



bisschoppen, voor alle geestelijken,
voor religieuzen en leken is een
antwoord van geloof op deze situatie
waarin de Kerk verkeert totdat haar
mysterie wordt voltooid in haar
definitieve thuisland. De heilige
Jozefmaria erkent de aanwezigheid
van zondaars in de Kerk, maar
benadrukt dat dit “ons absoluut niet
het recht geeft om de Kerk naar
menselijke maatstaven en zonder de
goddelijke deugd van geloof te
beoordelen, en alleen maar te kijken
naar het meer of minder competent
zijn van sommige geestelijken of
sommige christenen. Dat zou
oppervlakkig zijn. Het belangrijkste
in de Kerk is niet dat we kijken hoe
de mensen aan de genade
beantwoorden, maar dat we kijken
naar wat God doet. De Kerk is
Christus die onder ons aanwezig is,
God die naar de mensheid komt om
haar te redden, die ons door Zijn
openbaring roept, met Zijn genade
heiligt, en ons in de kleine en grote



strijd van het leven van alledag met
Zijn voortdurende hulp ondersteunt.
Het is niet uitgesloten dat wij de
mensen gaan wantrouwen; iedereen
zou in ieder geval zichzelf moeten
wantrouwen en de dag met een mea
culpa, met woorden van diep en
oprecht berouw moeten afsluiten.
Wij hebben niet het recht om aan
God te twijfelen. En twijfelen aan de
Kerk, aan haar goddelijke oorsprong,
aan de reddende werking van haar
prediking en van haar sacramenten,
is twijfelen aan God en aan de
werkelijke komst van de heilige
Geest.”[vii]

De Kerk als gemeenschap van
heiligen is organisch gestructureerd
op aarde omdat Christus en de Geest
haar gesticht hebben en haar tot het
sacrament van het heil maken, dat
wil zeggen tot het middel en het
teken waarmee God het heil aan de
mensheid aanbiedt. De Kerk is intern
gestructureerd volgens de relaties



tussen degenen die krachtens het
doopsel het gemeenschappelijk
priesterschap hebben ontvangen en
degenen die daarnaast het ambtelijk
priesterschap hebben ontvangen
door het sacrament van de wijding.
De Kerk is ook extern gestructureerd
in de gemeenschap van de
afzonderlijke Kerken, gevormd naar
het beeld van de universele Kerk en
elk voorgezeten door zijn eigen
bisschop. Op dezelfde manier bestaat
deze gemeenschap in andere
kerkelijke realiteiten. De Kerk, aldus
gestructureerd, dient de Geest van
Christus bij het uitvoeren van haar
zending (vgl. Lumen Gentium, 8).

3. Gemeenschappelijk
priesterschap

Bij binnenkomst in de Kerk worden
christenen herboren in Christus en
met Hem tot koning en priester
gemaakt door het kruisteken; door de
zalving van de Geest worden ze tot



(algemeen) priester gewijd.
Daarnaast ontvangen sommigen het
sacrament van de wijding, waardoor
ze in staat worden gesteld om
Christus sacramenteel aanwezig te
stellen aan de andere gelovigen, hun
broeders en zusters, om het Woord
van God te verkondigen en hen te
leiden in het geloof en het
christelijke leven. Door dit
onderscheid tussen de gewone
christelijke staat en de gewijde
dienaren laat God ons zien dat Hij
Zijn genade via anderen wil
overbrengen, dat verlossing tot ons
komt van buiten ieder van ons en
niet afthankelijk is van onze
persoonlijke capaciteiten. In Gods
Kerk bestaan er daarom twee
wezenlijk verschillende manieren
om deel te hebben aan het
priesterschap van Christus, die
onderling met elkaar verbonden zijn.
Deze wederzijdse ordening is niet
slechts een morele voorwaarde voor
het uitvoeren van de zending van de



Kerk, maar de manier waarop het
priesterschap van Christus aanwezig
wordt gemaakt op deze aarde (vgl.
Lumen gentium, 10 en 11).

Het priesterschap wordt daarom niet
gereduceerd tot een specifieke dienst
binnen de Kerk, want alle christenen
hebben een specifiek charisma
ontvangen en erkennen zichzelf als
leden van een koninklijk geslacht en
deelgenoten in het priesterambt van
Christus (vgl. heilige Leo de Grote,
Preken, 1V, 1: PL 54, 149). Het is een
gemeenschappelijke staat voor alle
christenen, mannen en vrouwen,
leken en geestelijke bedienaren, die
werd ontvangen in het doopsel en
werd versterkt door het vormsel.
Daarom hebben alle christenen met
elkaar “de toestand van gelovig zijn”
gemeen. Ze zijn “ingelijfd in Christus
door middel van het Doopsel, tot
ledematen van het volk van God
gemaakt. Alle christenen zijn
geroepen om naar eigen vermogen



de zending uit te voeren, die God aan
de kerk heeft toevertrouwd, delend
in de priesterlijke, profetische en
koninklijke taak van Christus. Tussen
hen bestaat een ware gelijkheid in
hun waardigheid als kinderen van
God.”[viii] Het gemeenschappelijk
priesterschap wordt uitgeoefend als
antwoord op de roeping tot
heiligheid en tot voortzetting van de
zending van Christus, die alle
mannen en vrouwen in het doopsel
hebben ontvangen

In de Joodse religie, in de religies die
Israél omringden en in veel andere
religies is het de priester die als
bemiddelaar optreedt. Daarom moet
iedereen die een relatie met God wil
aangaan de priester vragen om
namens hem of haar op te treden. De
rol van de priester is er een van
bemiddeling: om mensen met God te
verenigen en God met mensen, om
offers te brengen en om te zegenen.
Om het priesterschap van de



gelovigen uit te leggen, benadrukten
de kerkvaders dat elke christen
rechtstreeks toegang heeft tot God.
Omdat we allemaal delen in het
priesterschap van Christus, kunnen
alle christenen God rechtstreeks
benaderen en dicht bij Hem komen.

In het bijzonder zijn alle christenen -
vanwege hun verbondenheid met
Christus - in staat om geestelijke
offers te brengen, om de wereld naar
God te brengen en God naar de
wereld. Alle gedoopten zijn geroepen
om mannen en vrouwen in een
relatie met God te brengen. Het
gemeenschappelijk priesterschap
heeft een opgaande en een
neergaande dimensie. Het opstijgen
stelt ons in staat om alles in ons
leven, in verbondenheid met
Christus, op te heffen tot God. In
Hem, in de Heilige Mis, krijgen onze
kleine inspanningen en offers
eeuwigheidswaarde. Later, in de



Hemel, zullen we ze (van gedaante)
zien veranderen.

De dalende dimensie van het
gemeenschappelijk priesterschap
betreft de rol van de priester om
Gods gaven aan de mensheid over te
brengen. Dit is wat ons instrumenten
maakt voor de heiligheid van
anderen, bijvoorbeeld door ons
apostolaat. Dit gebeurt in de zending
van ouders wanneer zij hun
kinderen helpen groeien in geloof,
hoop en naastenliefde, en in de
heiliging van het huwelijk en het
gezinsleven. Het gebeurt ook als we
onze vrienden en collega’s dichter bjj
God brengen: “Terwijl jullie je
activiteiten uitvoeren in het hart van
de samenleving en deelnemen aan
alle nobele en rechtschapen
menselijke inspanningen, mogen
jullie nooit de diepe priesterlijke
betekenis van jullie leven uit het oog
verliezen. Jullie moeten
bemiddelaars zijn in Christus Jezus



om alle aardse werkelijkheden bjj
God te brengen, zodat de goddelijke
genade alles kan bezielen.”[ix] Deze
heiligende zending van niet-gewijde
christenen is nauw verbonden met
de heiligende zending van gewijde
dienaren, en heeft deze nodig. De
heilige Jozefmaria, die specifiek
sprak over het apostolaat van zijn
geestelijke zonen en dochters, zei dat
ieder “probeert in de eigen omgeving
van zijn beroep apostolisch
werkzaam te zijn en de mensen
dichter bij Christus te brengen door
het voorbeeld en door het woord,
door de dialoog. Maar in het
apostolaat, bij het leiden van de
zielen op de wegen van het
christelijk leven, stuit men op de
sacramentele muur. De heiligende
taak van de leek heeft de heiligende
taak van de priester nodig, die het
boetesacrament toedient, de
Eucharistie viert en het woord Gods
in naam van de Kerk verkondigt.”[X]



Het gemeenschappelijk priesterschap
houdt ook de koninklijke zending
van Christus in, waarbij alle
christenen Christus laten regeren in
hun leven en in hun omgeving door
anderen te dienen, vooral de armen,
de zieken en alle mensen in nood.
Dienstbaarheid is de manier waarop
de koninklijke waardigheid van
christenen wordt uitgeoefend. Het
helpt ons ook om te ontdekken en uit
te voeren wat God voor de wereld
bedoeld heeft.

God heeft gewild dat het
gemeenschappelijk priesterschap en
het ambtelijk priesterschap in de
Kerk wederzijds tot elkaar geordend
zijn. Zijn priesterschap wordt op
aarde aanwezig in die wederzijdse
ordening. Klerikalisme is daarom
een onevenwichtigheid in deze orde.
Het doet zich voor wanneer
ambtsdragers het terrein van de
andere gelovigen binnendringen in
kwesties die hen niet aangaan, of



wanneer de niet-gewijde gelovigen
het terrein van het ambt van priester
binnendringen door functies te
vervullen die aan gewijde
ambtsdragers toebehoren.

4. Diversiteit van roepingen in de
Kerk

De Kerk moet het door Christus
aangekondigde Koninkrijk van God
onder alle volken verkondigen en
vestigen. Op aarde is zij het zaad en
het begin van dit Koninkrijk. Na Zijn
opstanding stuurde onze Heer de
apostelen om het evangelie te
verkondigen, te dopen en de mensen
te leren om alles wat Hij had
opgedragen te vervullen (vgl. Mt
28,18 e.v). Onze Heer vertrouwde
Zijn Kerk dezelfde zending toe die de
Vader Hem had gegeven (vgl. Joh
20,21). Vanaf het begin van de Kerk is
deze missie uitgevoerd door alle
christenen (vgl. Handelingen 8,4;
11,19), die vaak tot het uiterste zijn



gegaan door hun eigen leven op te
offeren om die te vervullen. Het
zendingsmandaat van onze Heer
heeft zijn bron in Gods eeuwige
liefde, die Zijn Zoon en Zijn Geest
zond omdat “Hij wil dat alle mensen
gered worden en tot kennis van de
waarheid komen” (1 Tim 2,4).

Deze zending omvat de drie functies
van de Kerk op aarde: de munus
propheticum (het goede nieuws van
de redding door Christus
verkondigen), de munus sacerdotale
(het heilbrengende leven van
Christus door de sacramenten en
genade present stellen en doorgeven)
en de munus regale (christenen
helpen om de missie te vervullen om
de wereld tot God te brengen en te
groeien in heiligheid). Hoewel alle
gelovigen deze missie delen, spelen
ze niet allemaal dezelfde rol.
Sommige sacramenten en charisma’s
vormen en rusten christenen uit



voor bepaalde zendingsgerelateerde
taken.

Zoals we gezien hebben, zijn zij die
het gemeenschappelijk priesterschap
hebben en zij die ook het ambtelijk
priesterschap hebben, op zo’n
manier tot elkaar geordend dat ze op
aarde Christus’ priesterschap en
bemiddeling, de genadegaven en de
kracht en het licht die allen nodig
hebben om de zending van de Kerk
uit te voeren, samen present stellen.
Sommigen van hen zijn op een
specifieke manier gelijkvormig aan
Christus, het hoofd van de Kerk,
anders dan de anderen. Nadat ze het
sacrament van de wijding hebben
ontvangen, bezitten ze het ambtelijke
priesterschap om Christus
sacramenteel present te stellen voor
alle andere gelovigen. De
bisschoppen hebben als opvolgers
van de apostelen de volheid van het
sacrament van de wijding
ontvangen. Priesters, die de



bisschoppen rechtstreeks bijstaan,
hebben het sacrament van de
wijding in de tweede graad
ontvangen. De derde graad van het
sacrament van de wijding, het
diaconaat, vormt een christen om tot
Christus de dienaar, om de bisschop
en priesters bij te staan in de
prediking, in daden van
naastenliefde en in de viering van
bepaalde sacramenten.

Met betrekking tot de missie om de
wereld tot God te brengen, zijn er
twee duideljjke levensstaten
verbonden met deze taak. Sommigen
hebben de speciale roeping om de
wereld van binnenuit naar God te
brengen, de leken. Dat doen ze door
de tijdelijke zaken waarmee hun
leven verweven is op God te richtten
(vgl. Lumen gentium, 31). Omdat ze
deelnemen aan het priesterschap
van Christus, delen de leken in Zijn
heiligende, profetische en
koninklijke zending.[xi] Ze delen in



de priesterlijke zending van Christus
wanneer ze, vooral in de Mis, hun
eigen leven met al hun werken als
geestelijk offer aanbieden. Ze delen
in de profetische missie van Christus
als ze het Woord van Christus met
geloof aanvaarden en het aan de
wereld verkondigen door het
getuigenis van hun leven en
woorden. Zij delen in de koninklijke
zending van Christus omdat zij van
Hem de kracht ontvangen om de
zonde in zichzelf en in de wereld te
overwinnen door zelfverloochening
en heiligheid van leven, en ernaar
streven om tijdelijke activiteiten en
de samenleving te doordringen van
morele waarden.

Anderen hebben de speciale roeping
om zich af te zonderen van de
wereldse werkelijkheid en
activiteiten, en leven volgens een
specifieke levensstaat die, voor zover
menselijkerwijs mogelijjk, lijkt op het
leven dat allen aan het einde zullen



hebben (ze trouwen niet en leven
vaak als broeders of zusters in
gemeenschappen; ze bezitten geen
eigendom; ze veranderen vaak hun
naam om aan te geven dat ze
“sterven” aan hun vorige leven, etc.).
Om deze staat van leven binnen te
gaan wijden ze zichzelf op een
speciale manier aan God door de
evangelische raden te belijden:
kuisheid (in celibaat of
maagdelijkheid), armoede en
gehoorzaamheid. Het godgewijde
leven is een door de Kerk erkende
levensstaat, die bijdraagt aan de
vervulling van haar zending door
middel van een volledige toewijding
aan Christus en aan zijn broeders en
zusters, en die getuigt van de hoop
op het Koninkrijk der hemelen.[xii]
In het bijzonder herinneren zij door
hun levensstaat iedereen eraan dat
we geen blijvende verblijfplaats in
deze wereld hebben. Ze getuigen in
het openbaar dat alle menselijke
prestaties omgevormd moeten



worden op de dag van de komst van
de Heer. En zij brengen de wereld tot
God door aantrekkingskracht, die
buiten de activiteiten en zaken ligt,
van waaruit zij zich hebben
teruggetrokken (vgl. Lumen gentium,
44; PC, 5).

Leken en religieuzen brengen de
wereld naar God vanuit
verschillende posities. De eersten
doen dit van binnenuit en
bevorderen de ontwikkeling van de
schepping volgens het goddelijke
plan (vgl. Gen 2,15); de laatsten van
buitenaf, de schepping naar haar
voltooiing trekkend, een voltooiing
waarop zij in hun manier van leven
symbolisch vooruitlopen. De eersten
hebben de laatsten nodig om hen
eraan te herinneren dat de wereld
niet tot God gebracht kan worden
zonder de geest van de
zaligsprekingen; de laatsten hebben
de eersten nodig om hen eraan te
herinneren dat het de



oorspronkelijke roeping van de mens
is om de schepping tot de perfectie te
brengen die God ervoor bedoeld
heeft. Beide levensstaten, in
gemeenschap, dienen de opbouw van
het Koninkrijk van God. Het
godgewijde leven draagt ook in grote
mate bij aan de christelijke
verlevendiging van de wereld door
werken van liefdadigheid en sociale
bijstand, waaraan het zich
ruimhartig wijdt.

Bovendien ontstaan er in het leven
van de Kerk vele wegen en middelen
om de gemeenschappelijke zending
uit te voeren. In de 20e eeuw zijn
veel bewegingen, nieuwe
kloostergemeenschappen en andere
recente instellingen ontstaan, die
allemaal door hun eigen charisma’s
bijdragen aan de evangelisatie.

5. Octaaf voor Christelijke Eenheid

De Kerk is Eén omdat haar oorsprong
en model de Heilige Drie-eenheid is;



omdat Christus, haar Stichter, de
eenheid van allen in één lichaam
herstelt; omdat de Heilige Geest de
gelovigen verenigt met het Hoofd,
dat Christus is. Deze eenheid komt
tot uiting in het feit dat de gelovigen
hetzelfde geloof belijden, dezelfde
sacramenten vieren, verenigd zijn in
dezelfde hiérarchie, dezelfde hoop
hebben en dezelfde naastenliefde.

De Kerk bestaat als een gevestigde en
georganiseerde samenleving in de
wereld in de vorm van de Katholieke
Kerk, bestuurd door de opvolger van
Petrus en door de bisschoppen in
gemeenschap met hem (vgl. Lumen
gentium, 8). Alleen in haar kan de
volheid van de heilsmiddelen
worden verkregen, aangezien onze
Heer alle goederen van het Nieuwe
Verbond alleen heeft toevertrouwd
aan het Apostolisch College, waarvan
Petrus het hoofd is. Christus heeft de
Kerk eenheid gegeven en die eenheid
blijft bestaan in de katholieke Kerk.



Deze eenheid gaat niet verloren door
de verdeeldheid onder christenen.
Scheidingen tussen christenen
veroorzaken echter een wond in de
Kerk, kunnen schandalen
veroorzaken en vormen een obstakel
voor evangelisatie.

Degenen die geboren worden in een
staat van afscheiding van de
katholieke Kerk kunnen niet zomaar
als schismatieken of ketters
beschouwd worden. In hun
gemeenschappen en kerken kunnen
ze genade ontvangen door de doop.
Ze bezitten veel goederen van
heiliging en waarheid die van
Christus uitgaan en die aanzetten tot
katholieke eenheid. En de Heilige
Geest maakt gebruik van hen als
instrumenten van verlossing, omdat
hun kracht voortkomt uit de volheid
van genade en waarheid die Christus
aan de katholieke Kerk heeft
gegeven.[xiii]



De leden van deze kerken en
gemeenschappen zijn in Christus
ingelijfd in het doopsel en daarom
erkennen wij hen als broeders en
zusters. Wij zijn in een zekere
gemeenschap van gebed en andere
geestelijke goederen, zelfs in een
zekere ware eenheid in de heilige
Geest, met christenen die niet tot de
katholieke kerk behoren (vgl. Lumen
gentium, 15). We kunnen groeien in
eenheid: door dichter bij Christus te
komen en andere christenen te
helpen dichter bij Hem te komen;
door eenheid in het wezenlijke,
vrijheid in het bijkomstige en
naastenliefde in alles te bevorderen;
door Gods huis beter bewoonbaar te
maken voor anderen; door te groeien
in verering en respect voor de paus
en de hiérarchie, door hen bij te
staan en hun leer te volgen.

De oecumenische beweging is een
kerkelijk doel om zichtbare eenheid
onder christenen te zoeken in de ene



Kerk die door Christus is gesticht. Het
is een verlangen van onze Heer (vgl.
Joh 17,21) dat tot stand komt door
gebed, bekering van hart,
wederzijdse broederlijke kennis en
theologische dialoog.

De Week van Gebed voor de Eenheid
van de Christenen is een van de
activiteiten van de oecumenische
beweging, die deel uitmaakt van de
“geestelijke oecumene.” Deze werd in
1908 in de Verenigde Staten
opgericht door de episcopaalse Paul
Watson, die later lid werd van de
katholieke Kerk. Pausen Pius X en
Benedictus XV prezen en moedigden
alle katholieken aan om mee te doen
aan dit initiatief. Het wordt gevierd
van 18 januari t/m 25 januari, het
feest van de bekering van Sint
Paulus. Naast de katholieke kerk
wordt het gevierd in verschillende
orthodoxe kerken en in veel
christelijke gemeenschappen. Op
sommige plaatsen kan het



gebedsbijeenkomsten omvatten of
zelfs een liturgisch gebed, zoals de
Vespers, met de aanwezigheid van
christenen die niet in volledige
gemeenschap met de katholieke kerk
zijn. De meest wijdverspreide
activiteit is echter persoonlijk gebed
voor de gemeenschappelijke intentie
voor een zichtbare christelijke
eenheid tijdens de aangegeven
dagen.

Basishibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
748-945.

Compendium van de Catechismus van
de Katholieke Kerk, 147-193.

H. Johannes Paulus II, Ut unum sint,
25 mei 1995.




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/thema-15-de-kerk-gesticht-
door-christus/ (9-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-15-de-kerk-gesticht-door-christus/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-15-de-kerk-gesticht-door-christus/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-15-de-kerk-gesticht-door-christus/

	Thema 15: De Kerk, gesticht door Christus

