opusdei.org

Thema 13: Het lijden,
sterven en de
verrijzenis van
Christus

Jezus accepteerde vrijwillig het
fysieke en morele lijden dat
werd opgelegd door het onrecht
van de zondaars. Het kruis van
Christus is bovenal de
manifestatie van de genereuze
liefde van de Drie-eenheid voor
de mensheid, een liefde die ons
redt. Het mysterie van het
Kruis, aanwezig in de
sacramenten, leidt ons naar een
nieuw leven. Door de
verrijzenis van Jezus heeft God
een nieuw leven ingewijd, het



leven van de komende wereld,
en dit beschikbaar gemaakt
voor de mensheid.

13-10-2025

Alle mysteries van Jezus zijn de
oorzaak van onze verlossing. Met
Zijn heilige leven op aarde als Zoon
van God brengt Jezus de wereld, die
misvormd was door de erfzonde en
de opeenvolgende persoonlijke
zonden van alle mensen, terug in de
liefde van de Vader. Hij rehabiliteert
de wereld en redt die uit de macht
van de duivel.

Maar pas met Zijn Paasmysterie (Zijn
lijden en dood, Zijn verrijzenis en
hemelvaart om bij de Vader te zijn)
wordt deze verlossing definitief
gevestigd. Daarom wordt het
mysterie van onze verlossing vaak
toegeschreven aan de passie, dood en



verrijzenis van Christus, aan Zijn
Paasmysterie. Maar laten we niet
vergeten dat het het hele leven van
Christus is, in zijn aardse en
glorieuze fasen, dat ons - strikt
genomen - redt.

1. Lijden en dood van Christus

De betekenis van het Kruis. Vanuit
historisch oogpunt stierf onze Heer
omdat Hij ter dood werd veroordeeld
door de Joodse autoriteiten, die Hem
overleverden aan de Romeinen om
geéxecuteerd te worden. De oorzaak
van Zijn doodvonnis was Zijn
verklaring voor de hoogste raad van
de Joden (het Sanhedrin) dat Hij de
Messias was, de zoon van God,
degene aan wie God de macht had
gegeven om over alle mensen te
oordelen. Deze uitspraak werd
beschouwd als godslastering en dus
bepaalde het Sanhedrin dat Hij
moest sterven.



Deze veroordeling van Jezus ligt in
het verlengde van de voorafgaande
geschiedenis van het Joodse volk. Bjj
veel gelegenheden sprak God tot het
volk van Israél door middel van
profeten (vgl. Heb 1,1). Maar het
woord van God werd niet altijd goed
ontvangen door Israél. De
geschiedenis van Israél is een
geschiedenis van grote heldendaden,
maar ook van grote opstanden. Vaak
verlieten de mensen God en vergaten
ze de heilige wetten die ze van Hem
hadden ontvangen. Daarom moesten
de profeten vaak onrecht lijden om
de missie uit te voeren die God hen
had toevertrouwd.

De geschiedenis van Jezus is het
hoogtepunt in de geschiedenis van
Israél, een geschiedenis met een
universele roeping. Toen de volheid
van de tijd kwam, stuurde God Zijn
Zoon om Zijn Koninkrijk in de wereld
te vestigen en Zijn beloften aan Israél
te vervullen. Maar slechts enkelen



aanvaardden Christus en volgden
Hem; de leiders van het volk
verwierpen Hem en veroordeelden
Hem ter dood. Nog nooit hebben
mensen God zo direct afgewezen, tot
het punt dat ze Hem op alle
mogelijke manieren konden
mishandelen. Maar toch (en hier
komt het meest mysterieuze aspect
van het kruis) wilde God Zijn Zoon
niet beschermen tegen de menselijke
slechtheid, maar leverde Hem uit
aan zondaars: “God heeft de
handelingen die uit hun verblinding
voortkwamen, toegelaten om Zijn
heilsplan te

verwezenlijken” (Catechismus, 600).
En “Hij heeft immers vrijwillig Zijn
lijden en Zijn dood op Zich genomen
uit liefde voor Zijn Vader en voor de
mensheid, die de Vader wil

redden” (Catechismus, 609). Hij
bekende moedig Zijn identiteit en
Zijn relatie tot de Vader, ook al wist
Hij dat dit door Zijn vijanden niet
geaccepteerd zou worden. Hij werd



veroordeeld tot een vernederende en
gewelddadige dood en ervoer zo in
Zijn vlees en ziel het onrecht van
degenen die Hem veroordeelden.
Bovendien bevatte het onrecht dat
Hij voor ons leed en aanvaardde ook
alle onrechtvaardigheden en zonden
van de mensheid, want elke zonde is
de afwijzing van Gods plan in
Christus, dat culmineerde in de
veroordeling van Jezus tot zo’n
wrede dood. Zoals het Compendium
van de Catechismus (117) stelt:
“Jedere individuele zondaar, iedere
mens dus, is in werkelijkheid
oorzaak en instrument van het lijden
van de Verlosser.”

Jezus accepteerde daarom uit vrije
wil het fysieke en morele lijden dat
werd opgelegd door de
onrechtvaardigheid van de zondaars,
en daarmee van alle zonden van de
mensheid, van elke overtreding
tegen God. Je kunt metaforisch
zeggen dat Hij onze zonden op Zijn



schouders “droeg”. Maar waarom
deed Hij dat? Het antwoord van de
Kerk, met verschillende
uitdrukkingen, maar met een rode
draad, is dit: Hij deed het om onze
zonden uit te wissen of ongedaan te
maken in de gerechtigheid van Zijn
Hart.

Hoe heeft Jezus onze zonden
ongedaan gemaakt? Hij nam ze weg
door dat lijden te dragen, dat de
vrucht was van de zonden van de
mensen, in gehoorzame en
liefdevolle verbondenheid met Zijn
Vader God, met een hart vol
rechtvaardigheid en met de
naastenliefde van iemand die
zondaars liefheeft, zelfs als ze het
niet verdienen, van iemand die uit
liefde overtredingen probeert te
vergeven (vgl. Lc 22,42; 23,34).
Misschien helpt een voorbeeld om dit
beter te begrijpen. Soms doen zich in
het leven situaties voor waarin
iemand beledigd wordt door iemand



van wie hij of zij houdt. In een gezin
kan het bijvoorbeeld gebeuren dat
een oudere en gehandicapte persoon
in een slechte bui is en de verzorgers
laat lijden. Als er echte liefde is,
wordt zulk lijden met naastenliefde
geaccepteerd en blijft men streven
naar het welzijn van de
overtredende persoon. Grieven
sterven omdat er geen plaats voor is
in een rechtvaardig en liefdevol hart.
Jezus deed iets soortgelijks, hoewel
Hij in werkelijkheid veel verder ging.
Misschien verdient de oudere in het
voorbeeld de genegenheid van
degenen die voor hem of haar zorgen
vanwege de goede dingen die hij of
zij deed toen hij of zij jonger was.
Maar Jezus hield van ons zonder dat
we het verdienden. En Hij offerde
Zichzelf niet op voor iemand die Hij
liethad om een bepaalde reden, maar
voor ieder mens: “Hij heeft mij
liefgehad en Zichzelf voor mij
gegeven”, zegt de heilige Paulus, die
de christenen wreed had vervolgd.



Jezus wilde dat lijden, samen met
Zijn dood, namens ons aan de Vader
aanbieden, zodat wij, als gevolg van
Zijn liefde, altijd vergeving zouden
kunnen krijgen voor onze
overtredingen tegen God: “Dankzij
Zijn striemen is er voor ons
genezing” (Jes 53,5). En God de Vader,
die Jezus’ offer ondersteunde met de
kracht van de Heilige Geest,
verheugde Zich in de liefde in het
hart van Zijn Zoon. “Maar waar de
zonde heeft gewoekerd, werd de
genade mateloos” (Rom 5,20).

Wat dus fundamenteel was in de
historische gebeurtenis van het
kruis, was niet de onrechtvaardige
daad van hen die Hem
beschuldigden en veroordeelden,
maar het antwoord van Jezus,
doordrenkt van rechtvaardigheid en
barmhartigheid in die situatie. Het
was op zijn beurt een handeling van
de Drie-eenheid: “Het is allereerst
een gave van God de Vader Zelf: het



is de Vader die Zijn Zoon overlevert
om ons met Hem te verzoenen.
Tegelijkertijd is het een offerande
van de mensgeworden Zoon van God
die uit vrije wil en uit liefde Zijn
leven aanbiedt aan Zijn Vader door
de heilige Geest om onze
ongehoorzaamheid weer goed te
maken” (Catechismus, 614).

Het kruis van Christus is bovenal de
manifestatie van de immense liefde
van de Drie-eenheid voor de
mensheid, van een liefde die ons
redt. Dit is de essentie van haar
mysterie.

Vruchten van het Kruis. Bovenal is
het de eliminatie van zonde. Maar
dat betekent niet dat we niet kunnen
zondigen of dat elke zonde
automatisch vergeven wordt zonder
enige inspanning van onze kant.
Misschien is dit het beste uit te
leggen met een metafoor. Als we
tijdens een wandeling door de



natuur worden gebeten door een
giftige slang, zullen we onmiddellijk
proberen om een tegengif voor het
gif te vinden. Vergif heeft, net als
zonde, een vernietigend effect op de
persoon. De functie van het tegengif
is om ons te bevrijden van de
vernietiging die in ons organisme
plaatsvindt, en het kan dit doen
omdat het iets bevat dat het gif
neutraliseert. Het kruis is het
“tegengif” tegen zonde. De liefde die
daar aanwezig is, is namelijk een
reactie op onrechtvaardigheden, op
overtredingen, en deze opofferende
liefde in het hart van Christus, in de
verlatenheid van het kruis, is het
element dat in staat is om de zonde
te overkomen, te overwinnen en uit
te bannen.

We zijn zondaars, maar we kunnen
onszelf bevrijden van de zonde en
van haar schadelijke effecten door
deel te nemen aan het mysterie van
het kruis, door ernaar te streven om



het “tegengif” in te nemen dat
Christus in Zichzelf produceerde juist
door de ervaring van de schade die
de zonde aanricht te verdragen, en
dat op ons wordt toegepast door de
sacramenten. De doop integreert ons
in Christus en wist zo onze zonden
uit; De sacramentele biecht reinigt
ons en verkrijgt Gods vergeving; de
Eucharistie zuivert en versterkt ons...
Zo leidt het mysterie van het Kruis,
dat aanwezig is in de sacramenten,
ons naar het nieuwe oneindige
Leven, waarin alle kwaad en zonde
niet langer zullen bestaan, omdat ze
zijn opgeheven door het Kruis van
Christus.

Er zijn ook andere vruchten van het
Kruis. Voor een kruisbeeld realiseren
we ons dat het Kruis niet alleen een
tegengif tegen de zonde is, maar ook
de kracht van de liefde openbaart.
Jezus aan het kruis leert ons hoe ver
we kunnen gaan uit liefde voor God
en voor anderen en toont ons zo de



weg naar de volheid van ons
menszijn, want de zin van het
menselijk leven ligt in het werkelijk
liethebben van God en anderen.
Natuurlijk is deze menselijke volheid
alleen te bereiken doordat Jezus ons
in staat stelt te delen in Zijn
verrijzenis en doordat Hij ons de
Heilige Geest geeft. Maar dit wordt
hieronder besproken.

2. Bijbelse en liturgische
uitdrukkingen

We hebben zojuist de theologische
betekenis van Jezus’ passie en dood
expliciet gemaakt. Dit werd
natuurlijk ook gedaan door de
vroege christenen, die de concepten
gebruikten die voor hen beschikbaar
waren in de religieuze cultuur van
hun tijd en die we terugvinden in het
Nieuwe Testament. Daar worden
Christus’ lijden en dood begrepen als:
a) een verbondsoffer; b) een
zoenoffer, uitboeting en



genoegdoening voor zonden; ¢) een
daad van verlossing en bevrijding
van de mensheid; d) een daad die ons
rechtvaardigt en verzoent met God.

Laten we eens kijken naar deze
verschillende manieren om de
betekenis van Christus’ lijden en
dood te presenteren, die we vaak
tegenkomen als we de Schrift lezen
of deelnemen aan de liturgie:

a) Door Zijn leven aan God op te
offeren aan het Kruis, stelde Jezus het
Nieuwe Verbond in, dat wil zeggen de
nieuwe en definitieve vorm van Gods
vereniging met de mensheid, die was
voorspeld door Jesaja (Jes 42,6),
Jeremia (Jer 31,31-33) en Ezechiél
(Ezech 37,26). Het is het Nieuwe
Verbond van Christus met de Kerk,
waarvan wij deel uitmaken door het
doopsel.

b) Het offer van Christus aan het
kruis heeft een waarde van
boetedoening, dat wil zeggen, van



reiniging en zuivering van zonde
(Rom 3,25; Heb 1,3; 1 Joh 2,2; 4,10).
Het heeft ook de waarde van
verzoening en genoegdoening voor de
zonde (Rom 3,25; Heb 1,3; 1 Joh 2,2;
4,10), omdat Jezus door Zijn
gehoorzaamheid aan de Vader de
liefde en onderwerping openbaarde
die wij mensen Hem door onze
overtredingen hadden ontzegd. En zo
“won” Hij het hart van de Vader en
herstelde Hij die overtredingen.

¢) Het Kruis van Christus is een daad
van verlossing en bevrijding van de
mens. Jezus betaalde voor onze
vrijheid met de prijs van Zijn bloed,
dat wil zeggen met Zijn lijden en
dood, en heeft ons zo vrijgekocht van
zonde (1 Petr 1,18) en bevrijd van de
macht van de duivel. Iedereen die
zondigt wordt op de een of andere
manier een slaaf van de duivel.

d) Vooral in de brieven van Sint
Paulus lezen we dat het bloed van



Christus ons rechtvaardigt, d.w.z. de
gerechtigheid herstelt die we
verloren hebben door God te
beledigen en ons zo met Hem
verzoent. Het kruis is samen met de
opstanding van Christus de oorzaak
van onze rechtvaardiging. God is
weer aanwezig in onze ziel, omdat de
Heilige Geest in ons hart komt
wonen.

3. Verrijzenis van onze Heer

“Die nedergedaald is ter helle.” Na
Zijn lijden en sterven werd het
lichaam van Christus begraven in
een nieuw graf, niet ver van de plek
waar Hij was gekruisigd. Zijn ziel
daarentegen “is nedergedaald ter
helle”, dat wil zeggen dat zij de
toestand deelde van de rechtvaardige
mensen die voor Hem gestorven
waren. Ze waren de heerlijkheid van
de hemel nog niet binnengegaan,
want ze wachtten op de komst van de



Messias Koning, die hun uiteindelijke
verlossing zou brengen.

De begrafenis van Jezus laat zien dat
Hij echt stierf. Zijn afdaling ter helle
had ook een reddend effect: Het
opende de poorten van de hemel
voor de rechtvaardige mensen die op
Christus wachtten, zodat ze deel
konden hebben aan het eeuwige
geluk in God.

“Hij is verrezen op de derde dag”. “Op
de derde dag” (van Zijn dood) stond
Jezus op tot een nieuw leven. Zijn
ziel en lichaam, volledig
getransfigureerd met de glorie van
Zijn goddelijke Persoon, waren weer
verenigd. De ziel nam het lichaam
weer aan en de glorie van de ziel
werd in zijn geheel aan het lichaam
doorgegeven. Daarom “was de
verrijzenis van Christus geen
terugkeer tot het aardse leven. Zijn
verrezen lichaam is hetzelfde dat
gekruisigd is en de tekenen draagt



van het lijden, maar het deelt al in
het goddelijk leven met de
eigenschappen van een verheerlijkt
lichaam” (Compendium, 129).

De gebeurtenis van de verrijzenis van
Christus. Jezus is echt opgestaan uit
de dood. De apostelen kunnen
zichzelf niet hebben misleid of de
wederopstanding hebben verzonnen.
Ten eerste, als het graf van Christus
niet leeg was geweest, hadden ze niet
over de wederopstanding van Jezus
kunnen spreken; Bovendien, als onze
Heer niet aan hen was verschenen
bij verschillende gelegenheden en
aan talrijke groepen mensen,
mannen en vrouwen, dan zouden
veel van de leerlingen van Christus
niet in staat zijn geweest om Zijn
verrijzenis te accepteren, zoals
aanvankelijk het geval was met de
apostel Thomas. Veel minder zouden
ze in staat zijn geweest om hun leven
te geven voor een leugen. Zoals
Paulus zegt, als Christus niet was



opgestaan, dan zou hij, Paulus, valse
getuigenis afleggen over God; “want
dan hebben wij tegen God in getuigd
dat Hij Christus ten leven heeft
gewekt, wat Hij niet gedaan heeft,
indien, zoals zij beweren, de doden
niet verrijzen” (1 Kor 15,15). Maar
Paulus was dat niet van plan. Hij was
volledig overtuigd van Jezus’
opstanding omdat hij Hem had zien
opstaan. Op dezelfde manier
reageerde Sint Petrus moedig op de
leiders van Israél: “We moeten God
gehoorzamen in plaats van mensen.
De God van onze vaderen heeft Jezus
opgewekt, die jullie hebben gedood
door hem aan een boom te hangen.
“Van dit alles zijn wij

getuigen” (Handelingen 5,29-30.32).

Theologische betekenis van de
verrijzenis. De opstanding van
Christus vormt een eenheid met Zijn
dood aan het kruis. Net zoals God
door het lijden en de dood van Jezus
de zonde heeft geélimineerd en de



wereld met Zichzelf heeft verzoend,
zo heeft God door de opstanding van
Jezus het “nieuwe leven”, het leven
van de komende wereld, ingewijd en
beschikbaar gemaakt voor de
mensheid.

Al het fysieke en spirituele lijden dat
Jezus aan het kruis doorstond, wordt
door Zijn verrijzenis
getransformeerd in geluk en
perfectie, zowel in Zijn lichaam als in
Zijn ziel. Alles in Hem is gevuld met
het leven van God, met Zijn liefde,
met Zijn geluk, dat eeuwig zal duren.

Maar dit is niet alleen voor Hem,
maar ook voor ons. Door de gave van
de Heilige Geest geeft onze Heer ons
deel aan het nieuwe leven van Zijn
verrijzenis. Hier op aarde vervult Hijj
ons al met Zijn genade, de genade
van Christus die ons tot kinderen en
vrienden van God maakt. En als we
trouw zijn, zal Hij aan het einde van
ons leven ook Zijn heerlijkheid aan



ons meedelen en zullen ook wij de
heerlijkheid van de opstanding
bereiken.

In deze zin zijn de gedoopten
“overgegaan van de dood naar het
leven”, van een afstand tot God naar
de genade van rechtvaardiging en
goddelijk kindschap. We zijn geliefde
kinderen van God door de kracht van
het paasmysterie van Christus, van
Zijn dood en verrijzenis. De
ontwikkeling van dit leven als Gods
kinderen leidt tot de volheid van
onze menselijkheid.

Christus’ hemelvaart. De Hemelvaart
markeert het einde van de missie
van Christus, Zijn zending om in
sterfelijk vlees onder ons te zijn en
onze verlossing te bewerkstelligen.
Na Zijn verrijzenis verlengde
Christus soms Zijn aanwezigheid
onder Zijn leerlingen om Zijn nieuwe
leven te openbaren en hun vorming
te voltooien. Deze aanwezigheid



eindigt op de dag van Hemelvaart.
Maar hoewel Jezus terugkeert naar
de hemel om bij de Vader te zijn,
blijft Hij ook op verschillende
manieren onder ons, en
voornamelijk op een sacramentele
manier, door de Heilige Eucharistie.

Zittend aan de rechterhand van de
Vader zet Jezus Zijn bediening voort
als universele Middelaar van
verlossing. “Hij is de Heer, die
voortaan met Zijn menselijke natuur
in de eeuwige heerlijkheid als Zoon
heerst, en die onophoudelijk voor
ons pleit bij de Vader. Hij zendt ons
Zijn Geest, en geeft ons de hoop dat
wij ons eens bij Hem zullen voegen,
omdat Hij voor ons een plaats heeft
bereid” (Compendium, 132).

Laten we ook in gedachten houden
dat de verheerlijking van Christus:

a) ons aanmoedigt om te leven met
onze ogen gericht op de heerlijkheid
van de Hemel: “Zoek de dingen die



boven zijn” (Kol 3,1); het herinnert
ons eraan dat we hier geen
permanente stad hebben (vgl. Heb
13,14) en voedt in ons het verlangen
om menselijke werkelijkheden te
heiligen;

b) ons aanspoort om met geloof te
leven, omdat we weten dat we
vergezeld worden door Jezus, die ons
kent en liefheeft vanuit de hemel, en
die ons voortdurend de genade van
Zijn Geest schenkt. Met Gods kracht
kunnen we de missie van
evangelisatie uitvoeren die Hij ons
heeft toevertrouwd: om Hem naar
alle zielen te brengen (vgl. Mt 28,19)
en Hem te plaatsen aan de top van
alle menselijke activiteiten (vgl. Joh
12,32), zodat Zijn Koninkrijk
werkelijkheid wordt (vgl. 1 Kor
15,25). Bovendien begeleidt Hij ons
altijd vanuit het tabernakel.

4. Belang van het paasmysterie
voor het christelijke leven



Zoals we al zeiden, is de verrijzenis
van Jezus niet simpelweg een
terugkeer naar Zijn vorige leven,
zoals voor Lazarus, maar iets
compleet nieuws en anders. De
opstanding van Christus is de
overgang naar een leven dat niet
langer onderhevig is aan het
verstrijken van de tijd, een leven
ondergedompeld in de eeuwigheid
van God. En het is niet iets dat Jezus
alleen voor Zichzelf heeft verkregen,
maar ook voor ons, voor wie Hij
stierf en opstond.

Het paasmysterie vindt weerklank in
ons dagelijks leven. In de brief aan
de Kolossenzen zegt Paulus: “Als gij
dan met Christus ten leven zijt
gewekt, zoekt wat boven is, daar
waar Christus zetelt aan de
rechterhand Gods. Zint op het
hemelse, niet op het aardse” (Kol
3,1-2). Met betrekking tot deze
woorden van Paulus is het volgende
commentaar interessant: “Bij het



lezen van deze tekst lijkt het er op
het eerste gezicht op dat de apostel
de verachting van de aardse
werkelijkheid wil aanmoedigen en
ons uitnodigt om deze wereld van
lijden, onrecht en zonde te vergeten
om in afwachting te leven in een
hemels paradijs. De gedachte aan ‘de
hemel’ zou in dit geval een soort
vervreemding zijn. Maar om de ware
betekenis van deze Paulinische
bevestigingen te begrijpen, is het
voldoende om ze niet los te zien van
de context. De apostel legt heel
duidelijk uit wat hij bedoelt met de
‘dingen die boven zijn’ die de
christen moet zoeken en de ‘dingen
die op aarde zijn’ die de christen
moet vermijden. Wat zijn nu de
‘dingen van de aarde’ die vermeden
moeten worden? ‘Maakt dus radicaal
een einde,” schrijft Paulus, ‘aan
immorele praktijken: ontucht,
onzedelijkheid, hartstocht,
begeerlijkheid en de hebzucht die
gelijk staat met afgoderij’ (3,5-6). Het



onverzadigbare verlangen naar
materiéle goederen, egoisme, de
wortel van alle zonde, in ons
doden.”[i]

Het gaat er dus om de “oude mens” te
doden en ons met Christus en met
het goede te bekleden dat Hij voor
ons heeft verworven. Paulus zelf legt
uit wat deze goederen zijn: “Doet dat
aan, als Gods heilige en geliefde
uitverkorenen, tedere ontferming,
goedheid, deemoed, zachtheid en
geduld. Verdraagt elkander en
vergeeft elkander, als de een tegen
de ander een grief heeft. Zoals de
Heer u vergeven heeft, zo moet ook
gij vergeven. Voegt bij dit alles de
liefde als de band der
volmaaktheid” (Kol 3,12-14). Daarom
is de zoektocht naar de goederen van
de hemel geen ontsnapping aan een
huidige realiteit die alleen maar een
obstakel zou zijn voor het bereiken
van het eeuwige leven; het is eerder
een kwestie van vreugdevol



wandelen in de huidige wereld op
weg naar het eeuwige leven.

Dit is alleen mogelijk als we vaak de
dooproeping vernieuwen die we van
Christus hebben ontvangen, die ons
deelgenoot maakt van Zijn leven en
genade. We moeten met geloof leven,
met vertrouwen in God en Zijn
voorzienigheid, en van Hem
verwachten dat onze werken goede
vruchten zullen dragen, en liefde
jegens allen koesteren. We moeten
bidden en vaak een beroep doen op
de genadebronnen die de
sacramenten zijn. Op deze manier
wordt wat eens een leven in slavernij
van de zonde was, beheerst door
mogelijk duizenden kleine
zelfzuchtige daden, een heilig leven,
dat God welgevallig is. We worden
getransformeerd door de genade die
ons heiligen maakt en tegelijkertijd
dragen we ook onze zandkorrel bij
aan de transformatie van de wereld
naar Gods bedoeling, die aan het



einde der tijden zal worden vervuld.
Maar nu al, door ons voorbeeld en
ons handelen als christenen, geven
we de aardse stad een nieuw gezicht
ten gunste van echte menselijkheid:
solidariteit, menselijke waardigheid,
vrede en harmonie in het gezin,
rechtvaardigheid en sociale
vooruitgang, zorg voor het milieu
waarin we leven.

“In de overtuiging dat de verrijzenis
van Christus de mens heeft
vernieuwd zonder hem weg te
nemen uit de wereld waarin Hij Zijn
geschiedenis opbouwt, moeten wij
christenen lichtende getuigen zijn
van dit nieuwe leven dat Pasen heeft
gebracht. Het licht van Christus’
verrijzenis moet doordringen in onze
wereld; als een boodschap van
waarheid en leven moet het alle
mensen bereiken door ons dagelijks
getuigenis.”[ii]




Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
595-667.

Johannes Paulus II, Ik geloof'in Jezus
Christus. Catechese over het Credo

(D

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/thema-13-het-lijden-dood-en-
de-verrijzenis-van-christus/ (11-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-13-het-lijden-dood-en-de-verrijzenis-van-christus/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-13-het-lijden-dood-en-de-verrijzenis-van-christus/
https://opusdei.org/nl-nl/article/thema-13-het-lijden-dood-en-de-verrijzenis-van-christus/

	Thema 13: Het lijden, sterven en de verrijzenis van Christus

