
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (8): "Uw hart
zal zich verheugen":
De christelijke
betekenis van
opoffering (II)

Voor christenen ligt de waarde
van opoffering in een
zachtmoedig en nederig
verlangen om verbonden te zijn
met het lijden van Jezus in zijn
Passie. Het gaat om een
innerlijke bevrijding van alles
wat het hart gevangenhoudt, op
zoek naar een lichter, helderder
en vrijer leven.



8-7-2025

Jozef van Arimathea en Nicodemus
halen Jezus met immense tederheid
van het kruis en leggen hem in de
armen van zijn moeder. Onze Lieve
Vrouw omhelst haar Zoon met
dezelfde tederheid als in die nacht in
Bethlehem; ze sluit zijn ogen en kust
zijn voorhoofd. Ze huilt, gelooft,
hoopt... En te midden van deze
beproeving ondersteunt ze een Kerk
die nog in haar kinderschoenen
staat: het volk dat nog geboren moet
worden (Ps 22,32) en nu ter wereld
komt.

De dageraad van Paaszondag
verdrijft alle duisternis. Zonder de
opstanding zouden niet alleen Jezus'
passie en dood, maar ook alle lijden
en pijn in de geschiedenis zinloos
lijken. Jezus' overwinning op de dood
heeft alles veranderd. Sinds dat



moment is het voor ons mogelijk om
te lijden en onszelf te geven uit
liefde, met hetzelfde vertrouwen als
Jezus: Ik geef mijn leven en neem het
ook terug (Jn 10:18); Als Ik u zal
weerzien, zal uw hart zich verheugen
(Jn 16:22). Vreugde vinden in het
aanvaarden en kiezen van het kruis,
zowel in kleine als in grote dingen, is
een bijzondere genade van de
verrezen Jezus.[1]

Bron van leven

De heilige Paulus leert dat Jezus'
dood de oude mens kruisigt (Rom 6:6;
Ef 4:22). Deze dood krijgt pas
betekenis in het licht van het nieuwe
leven dat eruit voortkomt: het leven
van genade, in de Geest, de nieuwe
mens (Ef 4:24). Zo zijn ook
christelijke opoffering en versterving
op zichzelf niet waardevol, alsof het
afzien van het leven een doel op zich
zou zijn. Hun betekenis ligt in de
mate waarin zij leven geven.



Opoffering is bedoeld als een bron
van nieuw leven.

Christenen herkennen in zichzelf
aspecten die het leven uitputten, die
vervreemden en verdeeldheid
zaaien. Deze zijn nog steeds
beïnvloed door de zonde. Die
ongezonde, verwrongen of gekwetste
neigingen moeten door Christus
gered en opgewekt worden. Daarom
waarschuwt Paulus: Als gij volgens
het vlees leeft, zult gij zeker sterven.
Maar als gij door de Geest de
praktijken van de zelfzucht doodt, zult
gij leven (Rom 8:13).

De boodschap van de apostel is van
wezenlijk belang, en we willen die
goed begrijpen. De oproep om naar
de Geest te leven (met een
hoofdletter 'G') staat tegenover de
verleiding om naar het vlees te leven
— het volgen van alles in onszelf,
zowel lichaam als ziel, dat tegen God
ingaat.[2] Leven “naar het vlees”



betekent dan ook niet per se een
losbandig lichaam dat een
onschuldige ziel overheerst, maar
eerder een frivole ziel die de hele
persoon—lichaam én ziel—uitbuit en
misvormt.[3]

Zoals Jezus zegt, komt het kwaad
diep van binnenuit: Maar, zei Hij,
wat uit de mens komt, dat bezoedelt
de mens: “Want uit het binnenste, uit
het hart van de mensen, komen boze
gedachten, ontucht, diefstal, moord,
echtbreuk, hebzucht,
kwaadaardigheid, bedrog,
losbandigheid, afgunst, godslastering,
trots, lichtzinnigheid. Al die slechte
dingen komen uit het binnenste en
bezoedelen de mens.” (Mk 7:20-23).

Voor christenen ligt de waarde van
opoffering niet in lijden omwille van
het lijden zelf, noch in een strikte
ascetische onderwerping van het
lichaam, maar in het verlangen om
het hart te bevrijden van alles wat



het gevangenhoudt. Het gaat om het
streven naar een lichter, helderder
en voller leven — een leven dat
eenvoud en vreugde uitstraalt.
Christenen zoeken geen pijn om de
pijn; ze zijn geen masochisten. Toch
worden ze vaak geconfronteerd met
diepe wortels van egoïsme,
zinnelijkheid en hebzucht, zowel in
zichzelf als in anderen. En wanneer
die wortels diep verankerd zijn, is
bevrijding onmogelijk zonder een
bewuste keuze tot afstand nemen.

Zeker, ons hart openen kan pijnlijk
zijn. Maar die pijn is als het gevoel
wanneer de bloedsomloop terugkeert
naar een ledemaat dat gevoelloos
was door de kou — een ongemak dat
noodzakelijk is om tot leven te
komen.

“Dan zullen zij vasten”

“De vrienden van de bruidegom
kunnen toch niet bedroefd zijn, zolang
de bruidegom bij hen is? Er zullen



dagen komen, dat de bruidegom van
hen is weggenomen; dan zullen zij
vasten.” (Mt 9:15).

Deze ietwat mysterieuze woorden
van Jezus onthullen iets wezenlijks
over de levenshouding van zijn
leerlingen. Aan de ene kant is Hij
naar de wereld gekomen om te
blijven en vreugde te brengen —
leven in overvloed (Joh 10:10). Hij
gunt ons niet alleen het genot van het
leven, maar verheugt zich er ook in
om ons gezond en gelukkig te zien.[4]
Tegelijkertijd blijft Gods afwezigheid
in de geschiedenis voelbaar, overal
waar mensen de duisternis van het
egoïsme verkiezen boven het licht
van zijn liefde (vgl. Joh 3:19-21). En
die strijd speelt zich allereerst af in
ieders hart. In ons hart, in onze
relaties, in ons huis moeten we
ruimte maken voor God, want ons
‘ik’ heeft de neiging alles in beslag te
nemen. Waar het ‘ik’ heerst,
ontbreken vrede en vreugde.



Vasten is vanaf het begin een van de
manieren geweest waarop
christenen hun egoïsme bestrijden
om in hun leven plaats te maken
voor God. De Heer zelf vastte (vgl. Mt
4:2) en moedigde ons aan dit met een
opgewekt hart te doen (Mt 6:16-18).
Het is een tastbare manier om onze
drang tot beheersen en domineren
los te laten. Door deze praktijk — die
raakt aan zoiets fundamenteels als
voedsel — bewegen we ons “van de
verleiding alles ‘te verslinden’ om
onze gulzigheid te verzadigen tot het
vermogen om te lijden uit liefde.”[5]

De heilige Jozefmaria noemde vasten
ooit “een boetedoening die
buitengewoon welgevallig is aan
God.” Maar hij voegde eraan toe:
“door de een of andere oorzaak
hebben we de zaak laten
verslappen.”[6] Inderdaad, als we
ons beperken tot de minimale
voorschriften, zouden we uiteindelijk
maar weinig vasten. Daarom laat de



Kerk, als een zorgzame moeder,
ruimte voor vrijgevigheid en
geestelijke groei, terwijl ze ook
rekening houdt met onze
lichamelijke gezondheid.

De essentie van vasten is het
verlangen dat God in ons toeneemt
en dat wijzelf – samen met ons
egoïsme en onze drang om onszelf te
laten gelden – afnemen (vgl. Joh
3,30). Dit inzicht helpt ons ook de
betekenis van andere vrijwillige
verzakingen te begrijpen. Dergelijke
offers lijken het leven misschien te
verkleinen, maar in werkelijkheid
verruimen ze het en maken ze ons
vrijer. Door bepaalde goede dingen
vrijwillig los te laten, prenten we in
ons hart de overtuiging dat “God
alleen volstaat.”[7] Zo beschermen
we onszelf tegen afgoderij, die “niet
één weg, maar een veelvoud aan
paden toont. Zij leiden niet naar een
duidelijk doel, maar vormen eerder
een doolhof.”[8] Wie nergens afstand



van kan doen, wordt uiteindelijk aan
alles onderworpen: ze “moeten naar
de stem van de vele afgoden
luisteren, die hen toeroepen:
Vertrouw op mij!”[9] Terwijl zij die
offers durven brengen, bevrijd
worden “van veel slavernijen en
uiteindelijk, diep in hun hart, de
liefde van God zullen smaken.”[10]

Vanuit dit perspectief zijn er talloze
manieren om te “vasten” of offers te
brengen. Zolang we ze kiezen vanuit
ons hart en niet uit een kil
plichtsgevoel, kunnen ze ons
allemaal vrijer maken – “vrij om lief
te hebben.”[11]

Zo kan een digitale vastenperiode,
waarin we onze telefoons bewust
een deel van de dag aan de kant
leggen, onze relaties verdiepen en
ruimte scheppen voor authentieke
gesprekken, vrij van oppervlakkige
afleidingen. Afzien van directe
toegang tot informatie, producten of



ervaringen met een simpele swipe
bevrijdt ons van de drang tot bezit en
consumptie, die ons uiteindelijk leeg
achterlaat. Soms helpt het kiezen van
eenvoudiger of minder comfortabele
opties ons om eenvoud te waarderen
en sterkt het ons tegen de
onvermijdelijke ontberingen van het
leven. Door verstrooiing tijdens het
werk te vermijden, kunnen we dat
werk omvormen tot ware
dienstbaarheid en vreugde vinden in
de resultaten. En door onze vrije tijd
op te offeren om iemand in nood bij
te staan, verruimen we ons hart en
behoeden we het voor verharding—
waardoor we leren leven met onze
eigen onvolmaaktheid en
kwetsbaarheid.

Deze geest van vrijheid – de vrijheid
van de kinderen van God (vgl. Rom
8,21) – omvat ook verschillende
vormen van lichamelijke versterving
en versterving van de zintuigen, die
door de eeuwen heen onder



christenen zijn beoefend. Net als
vasten drukken deze praktijken de
overtuiging uit dat bidden met het
lichaam noodzakelijk is en dat er
onvermijdelijk een strijd gevoerd
moet worden om de verschillende
dimensies van onze persoon in
harmonie te brengen.

Wanneer christenen dus eisen stellen
aan hun lichaam of zintuigen, doen
ze dat niet omdat ze die als verdacht
of slecht beschouwen, maar omdat ze
zich bewust zijn van de neiging van
het hart om zich in talloze richtingen
te versnipperen. Bovenal erkennen
ze de prijs van die versnippering: het
onvermogen om werkelijk lief te
hebben. Daarnaast voelen ze een
zacht en nederig verlangen om zich
te verenigen met het fysieke lijden
van Jezus tijdens zijn passie.

De heilige Paulus spreekt over het
dragen van de dood van de Heer in
ons lichaam, opdat we met Hem



kunnen opstaan (vgl. 2 Kor 4,10); en
deze offers volgen eveneens die weg
naar Pasen. Het is waar dat zulke
praktijken soms tot overdrijvingen of
misverstanden hebben geleid, vooral
bij hen die het lijden niet kunnen
zien als een manier waarop Jezus in
ons leeft. Maar tussen de extremen
van overdrijving en afwijzing vinden
we de sereniteit, eenvoud en
geestelijke vrijheid waarmee veel
christenen hun liefde voor Jezus
uitdrukken: “Hart: hart op het Kruis!
Hart op het Kruis!”[12]

Je leven geven voor je vrienden

God spreekt tot ons door de profeet
Hosea: "Ik verlang vroomheid en
geen offers" (Hos 6,6). Jezus herhaalt
deze woorden in het evangelie (vgl.
Mt 9,13), niet om vasten en
versterving af te schaffen, maar om
te benadrukken dat alle offers voort
moeten komen uit liefde. De heilige
Jozefmaria verwoordt het als volgt:



"Ik heb liever deugden dan
strengheid, zegt Jahweh in andere
bewoordingen tot het uitverkoren
volk, dat zichzelf iets wijsmaakt door
bepaalde uiterlijke vormelijkheden
in acht te nemen. Daarom moeten we
boetvaardigheid beoefenen en aan
versterving doen, als blijk van onze
echte liefde tot God en tot de
naaste."[13]

In deze geest zei hij vaak dat de
verstervingen die God het meest
behagen, juist die zijn welke het
leven voor anderen aangenamer
maken.[14] Ook hierin herhaalde hij
de woorden van de Heer: "Geen
groter liefde kan iemand hebben dan
deze, dat hij zijn leven geeft voor zijn
vrienden." (Joh 15,13)

De bereidheid om je leven te geven
voor anderen hoeft niet te wachten
op uitzonderlijke situaties; er zijn
talloze kansen in het dagelijks leven.
De heilige Jozefmaria gaf hiervan



enkele voorbeelden: "Dat treffende
woord, die grap die je binnensmonds
hebt gehouden; een vriendelijke
glimlach voor wie je lastigvalt; dat
stilzwijgen tegenover een
onrechtvaardige beschuldiging; een
welwillend gesprek met vervelende
en ongelegen komende mensen;
inschikkelijkheid ten aanzien van de
lastige gewoonten van degenen met
wie je dagelijks te doen hebt en die je
op je zenuwen werken…"[15]

In deze en vele andere situaties richt
de christen zich, net als Jezus, niet op
zijn eigen lijden, maar op de
goedheid die het Kruis tot een
liefdevolle realiteit maakt. "Offer,
offer! Het is waar: het volgen van
Christus – Hij heeft het zelf gezegd –
is het dragen van het Kruis. Maar ik
hoor niet graag dat mensen die van
de Heer houden, zoveel over kruisen
en onthechting spreken: als er liefde
is, is een offer – ook al kost het
moeite – aangenaam en is het kruis



het heilige Kruis. De ziel die zo weet
lief te hebben en zich te geven, wordt
vervuld van blijdschap en vrede.
Waarom is het dan nodig om zo de
nadruk te leggen op het – offer – alsof
je medelijden wilt hebben, als het
kruis van Christus – dat je leven is –
je gelukkig maakt?"[16]

De heilige Jozefmaria benadrukt de
positieve waarde van offers die uit
liefde worden gebracht en wijst erop
dat zij een bron van vreugde en
vrede zijn. Daarom verwerpt hij
nadrukkelijk een benadering die
lijden als doel op zich beschouwt.[17]
Soms lijken mensen vooral de
nadruk te leggen op de offers en
ontberingen die het volgen van de
Heer met zich meebrengt, alsof zij
medeleven zoeken. Daarbij vergeten
ze dat opoffering alleen leven geeft
als zij verbonden is met het Kruis
van Jezus.



In zulke gevallen komt de focus te
liggen op de pijn of op persoonlijke
geestelijke inspanning. Maar
christelijke opoffering draait niet om
het bewijzen van een heldhaftig
vermogen om lijden te verdragen.
Het gaat erom in onszelf een hart te
vormen zoals dat van Christus: een
doorboord hart, "volledig open."[18]

Jezus presenteerde zijn dood niet als
een blijk van toewijding aan
principes of als een bewijs van
geestelijk uithoudingsvermogen,
maar als een offer voor concrete
mensen: "Dit is mijn lichaam, voor u
gegeven" (Lc 22,19). Zijn aandacht
was volledig op ons gericht, niet op
zichzelf.

Als wij het doel van versterving
beperken tot ons eigen lijden, lopen
we het risico een negatieve,
vreugdeloze spiritualiteit te
ontwikkelen die haaks staat op het
evangelie. Het zou zelfs kunnen



ontaarden in een vorm van
geestelijke trots, waardoor onze
offers hun waarde verliezen.
Daarom moeten we verder kijken:
opoffering begrijpen als een groot ja
aan God en aan anderen — een diep
ja aan het Leven.

Er is een wezenlijk verschil tussen
wie zich richt op lijden en wie zich
richt op liefhebben, ook al brengt
liefde soms pijn met zich mee. De
oproep van Jezus om zijn kruis op te
nemen kan dan ook als volgt worden
begrepen: liefhebben, zelfs wanneer
het pijn doet — want soms zal dat zo
zijn — en vertrouwen op de
verrijzenis. Boven alles zoeken we
het Koninkrijk van God en zijn
gerechtigheid (vgl. Mt 6,33) en leggen
we alles in de handen van de Vader
(vgl. Lc 23,46).

Dit is de gezindheid van Christus'
hart en van zijn volgelingen. Zij
verlangen ernaar een donkere



wereld te verlichten met een vreugde
die haar wortels heeft in de vorm
van het kruis,[19] terwijl ze door het
leven gaan "met het kruis op [hun]
schouders, met een glimlach op [hun]
lippen, en een licht in [hun] ziel."[20]

[1] De profeet Jesaja voorzag, met
woorden die door de eeuwen heen
krachtig blijven weerklinken, de
genade die zou voortvloeien uit het
Kruis en de Verrijzenis—een genade
die allen bereikt die deze weg
omarmen: “Waarlijk, als een
zoenoffer gaf hij zijn leven.
Nakomelingen zal hij mogen zien, en
lang blijven leven; immers, wat Jahwe
behaagde heeft zijn hand volvoerd.
Omwille van het doorstane lijden zal
hij het licht mogen zien (…) Daarom
geef Ik hem zijn deel te midden van de
velen, en samen met hun
machthebbers verdeelt hij de buit,



omdat hij zijn leven prijsgaf
totterdood, en zich bij de
weerspannigen liet tellen. Hij echter
had de zonde van velen op zich
genomen en kwam zo voor de
weerspannigen op.” (Is 53:10-12).

[2] Vgl. Rom 8:7-9: “Want het
verlangen van het vlees staat vijandig
tegenover God. Het onderwerpt zich
niet aan Gods wet, het kan dit niet
eens; en zij die volgens het vlees leven,
kunnen God niet behagen. Maar uw
bestaan wordt niet beheerst door het
vlees, doch door de Geest, omdat de
Geest van God in u woont.”

[3] In dit verband spreekt de heilige
Paulus over de eerbied die het lichaam
toekomt, waarbij hij opmerkt dat het
een ledemaat van Christus en een
tempel van de Heilige Geest is (1Kor
6,15-19); Niemand heeft ooit zijn eigen
vlees gehaat; integendeel, hij voedt en
koestert het. En zo doet Christus met
de Kerk. (Eph 5:29).



[4] Vgl. Sir 14:11,14: Mijn zoon, als gij
iets bezit, bedien u ervan en doe uzelf
tegoed (…) Laat een gelukkige dag u
niet ontsnappen en zorg, dat uw deel
van het geluk u niet voorbijgaat.

[5] Paus Franciscus, Vastenboodschap
2019.

[6] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
231.

[7] Heilige Theresia van Avila,
gedicht nr. 30, “Nada te turbe” (Niets
moet je verontrusten).

[8] Paus Franciscus, Encycliek Lumen
Fidei, nr. 13.

[9] Ibid.

[10] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God nr. 84.

[11] Fernando Ocáriz, Pastorale Brief,
9-I-2018, nr. 6.



[12] Heilige Jozefmaria, De Kruisweg,
5de statie.

[13] Heilige Jozefmaria, De Voor nr.
992.

[14] Vgl. Bijvoorbeeld: Heilige
Jozefmaria, De Voor nr. 991; heilige
Jozefmaria, De Smidse nr. 150

[15] Heilige Jozefmaria, De Weg nr.
173.

[16] Heilige Jozefmaria, De Voor nr.
249.

[17] Vgl. De Weg, kritisch-historische
editie, noot bij nr. 175.

[18] J. Ratzinger, Introduction to
Christianity, Ignatius, San Francisco,
2004, pg. 186.

[19] Vgl. Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs nr. 43; heilige Jozefmaria, 
De Smidse nr. 28.



[20] Heilige Jozefmaria, De Kruisweg,
2de statie nr. 3.

Gonzalo de la Morena – Carlos
Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/strijd-nabijheid-missie-8-uw-
hart-zal-zich-verheugen-de-christelijke-
betekenis-van-opoffering-ii/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-8-uw-hart-zal-zich-verheugen-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-8-uw-hart-zal-zich-verheugen-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-8-uw-hart-zal-zich-verheugen-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-8-uw-hart-zal-zich-verheugen-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-ii/

	Strijd, nabijheid, missie (8): "Uw hart zal zich verheugen": De christelijke betekenis van opoffering (II)

