
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (7): “Ik geef
mijn leven, om het
later weer terug te
nemen" (Joh
10,17-18): De
christelijke
betekenis van
opoffering (I)

Als een christen bereid is om te
vasten, om zichzelf op te
offeren voor anderen, als hij
het lijden met vreugde kan
verdragen, dan is dat omdat hij
de Heer niet alleen wil laten



met de last van het kwaad en
het lijden van de wereld.

7-7-2025

“Deze mannen brengen onze stad in
rep en roer. (…) Zij verkondigen zeden
en gebruiken die wij als Romeinen niet
mogen overnemen of volgen.” (Hand.
16:20). De prediking van Paulus en
Silas werd onderbroken door een
groeiend tumult dat eerst leidde tot
een openbare oproer, gevolgd door
geseling en gevangenschap. Dit is
slechts een van de vele episodes in de
Handelingen van de Apostelen die de
vijandigheid illustreren die de
prediking van het Evangelie vanaf
het begin uitlokte.

De apostelen en de eerste christenen
werden herhaaldelijk gevangen
genomen, vernederd en mishandeld.
Maar wat het meest opvalt is de



kalmte van hun reactie. In deze
scène, terwijl Paulus en Silas,
gekneusd door de geseling,
opgesloten zitten in een kerker,
verdoofd en nog steeds niet bekomen
van de publieke vernedering, waren
ze rond middernacht in gebed en
zongen Gods lof, terwijl de
gevangenen naar hen luisterden(Hand
16:25). Hun reactie is vergelijkbaar
met die van de apostelen in
Jeruzalem, na een volstrekt
willekeurige geseling: Zij verlieten het
Sanhedrin, verheugd dat ze waardig
bevonden waren smaad te lijden
omwille van de Naam.(Hand 5:41).

De geschiedenis van het christendom
kent veel mannen en vrouwen, jong
en oud, die lijden verdroegen met
een diepe innerlijke vreugde. Vanuit
menselijk perspectief is dat nogal
verbijsterend. Deze houding zou
altijd verbazingwekkend zijn, maar
vooral in samenlevingen die het



christendom nooit gekend hebben of
het uit het oog verloren zijn.

Onze tijdgenoten drukken soms
dezelfde verbazing uit die we zien in
een brief aan Diognetus uit de 2de
eeuw: “Zij [christenen] geven blijk
van een bewonderenswaardige en
opvallende manier van leven.” Een
van de vele aspecten van het leven
van de eerste christenen die in
contrast stonden met de omringende
cultuur was hun houding tegenover
plezier en pijn, hun reactie op lijden
en hun bereidheid om offers te
brengen: “Zij worden ter dood
gebracht en komen weer tot leven.
[...] Ze worden beschimpt en
zegenen; ze worden beledigd en
vergelden de belediging met respect;
ze doen goed, maar worden gestraft
als boosdoeners; en als ze met de
dood worden gestraft, verheugen ze
zich alsof ze leven krijgen...”.[1] De
manier waarop ze het leven in het
lijden vonden, tartte elk begrip. Net



als het kruis van Christus leek deze
manier van kijken en leven waanzin:
voor de Joden een aanstoot, voor de
heidenen een dwaasheid, maar voor
hen die geroepen zijn, joden zowel als
heidenen, is Hij Gods kracht en Gods
wijsheid. (1 Cor 1:23-24).

Uitdaging en kans

De lucht die we vandaag de dag in
veel delen van de wereld inademen
is doordrongen van hedonisme,
misschien nog wel meer dan in de
grote steden van het Romeinse Rijk.
Goed wordt vaak gereduceerd tot
wat plezier brengt en kwaad tot wat
pijn doet. Ook vandaag de dag zijn er
mensen die een stoïcijnse houding
aannemen, die vechten voor meer
zelfbeheersing en veerkracht bij
tegenslagen, maar hun
onderliggende visie is nog steeds
gericht op plezier en pijn, met weinig
aandacht voor wat daarbuiten ligt.
Dit standpunt komt voort uit



verschillende factoren: in een groot
deel van de wereld zijn de
mogelijkheden om comfortabel te
leven verveelvoudigd, plezier en
vermaak zijn altijd binnen
handbereik en pijnbestrijding is
effectiever dan ooit. Dit zijn
overwegend positieve
ontwikkelingen, zonder twijfel, en
toch hebben ze, net als elke
verandering in de manier waarop we
de wereld ervaren, invloed op de
manier waarop het christelijk leven
zich ontwikkelt. In deze context kan
de bereidheid om te lijden voor
Christus of het geloof dat vreugde
zijn “wortels heeft in de vorm van
het kruis”[2] schokkend lijken, of op
zijn minst moeilijk te begrijpen. Dit
alles vormt zowel een uitdaging als
een kans.

De uitdaging is dat zij die in de
wereld dicht bij God willen leven aan
hetzelfde worden blootgesteld als
hun leeftijdsgenoten. De heersende



stroming zou hen er bijvoorbeeld toe
kunnen brengen om de boodschap
van Jezus te herinterpreteren of af te
zwakken. In de kern is dit de
verleiding van een goedhartig
christendom, zonder het kruis. Toch
blijven de woorden van Jezus geldig: 
Wie mijn volgeling wil zijn, moet Mij
volgen door zichzelf te verloochenen
en zijn kruis op te nemen. Want wie
zijn leven wil redden, zal het
verliezen. Maar wie zijn leven verliest
omwille van Mij en het Evangelie, zal
het redden. (Mk 8:34-35); Als de
graankorrel niet in de aarde valt en
sterft, blijft hij alleen: maar als hij
sterft, brengt hij veel vrucht voort. (Jn
12:24). Sterker nog, “Een
christendom zonder kruis is een
werelds christendom en toont zich
onvruchtbaar.”[3] De weg om in
Christus te leven en dat leven met
anderen te delen loopt via het kruis.
Zoals met zoveel andere aspecten
van ons geloof, vinden we ook hier



een paradox: “om te leven moeten
we sterven.”[4]

Maar een hedonistische omgeving
biedt ook kansen. Het opvallende
gedrag van christenen in zo'n
omgeving opent de deur naar
gesprekken over de reden van hun
hoop (cf. 1 Pt 3:15). Dit is hoe de
evangelisatie in de eerste eeuwen
vooruitging: het is alsof het contrast
met de duisternis, het licht van
Christus helderder deed schijnen.
Wanneer vandaag de dag een
christen leeft met een geest van
opoffering en het kruis kalm
omarmt, is dat onvermijdelijk een
uitdaging voor zijn tijdgenoten. Hun
manier om lijden te ervaren - zonder
drama, zonder anderen te belasten -
is aantrekkelijk, zoals Jezus' geduld
en zachtmoedigheid (cf. Mt 11:28-30).
Vroeg of laat roept het vragen op die
leiden tot gesprekken over geloof:
hoe komt het dat christenen het
lijden met zo'n kalmte verdragen?



Waarom komen ze er niet tegen in
opstand? Waar komt hun vreugde
vandaan? Hoe kunnen ze afstand
doen van sommige goede dingen in
het leven, als ze ervan genieten zoals
ieder ander? Wat heeft dit alles te
maken met de christelijke God? Wat
voor verschil maakt hun offer voor
de wereld?

Het enige antwoord: Christus

Al deze vragen, die soms ook in de
harten van christenen opkomen,
hebben uiteindelijk “maar één echt
antwoord, een definitief antwoord:
Christus aan het kruis."[5] De reden
waarom christenen bereid zijn tegen
hun verlangens in te gaan, te vasten
en offers te brengen voor anderen;
de reden waarom ze in staat zijn het
lijden met vreugde te dragen, zonder
er al te veel van te maken, is dat ze
weten dat, op een mysterieuze maar
daadwerkelijke manier, Jezus' passie
zich blijft ontvouwen door de



geschiedenis heen. “In het leven van
de Kerk, in haar moeilijkheden en
beproevingen, blijft Christus, in de
krachtige woorden van Pascal, in
doodsangst tot het einde van de
wereld.”[6]

Jezus “lijdt nu nog steeds in zijn
ledematen, in de hele mensheid die
de aarde bevolkt en waarvan Hij het
Hoofd is, de eerstgeborene en de
Verlosser.”[7] Als christenen dit ten
diepste begrijpen, is het niet meer
dan logisch dat ze de Heer niet alleen
willen laten met het gewicht van het
kwaad en het lijden in de wereld.
Hun bereidheid om te lijden komt
dus niet voort uit een puriteins
moralisme dat plezier met argwaan
bekijkt; noch is het slechts een
ascetische keuze of een stoïcijnse
benadering. Het is, in de waarste zin
van het woord, compassie (van het
Latijnse com-passio, “lijden met”):
een perceptie van het lijden dat
Jezus' hart doorboort en een



verlangen om Hem te vergezellen,
om ons hart af te stemmen op Zijn
hart. Zoals Sint Paulus zegt, Op het
ogenblik verheug ik mij dat ik voor u
mag lijden en in mijn lichaam
aanvullen wat nog ontbreekt aan de
verdrukkingen van de Christus, ten
bate van zijn lichaam, dat is de Kerk.
(Kol 1:24).

De heilige Ignatius van Antiochië
uitte hetzelfde verlangen rond het
jaar 110, op weg naar zijn
martelaarschap: “Staat mij toe mijn
God in het lijden na te volgen. Hij in
wie God woont, moge begrijpen wat
ik verlang, laat hij medelijden met
mij hebben, want hij weet wat mij
kwelt.” Deze heilige zette de visie van
de wereld op het leven en de dood op
zijn kop: “Verhindert mij niet te
leven, verlangt niet dat ik sterf.
Offert mij, die naar God verlangt,
niet op aan de wereld, verleidt hem
niet met het materiële...”[8]
Nogmaals, het is dezelfde geest die



Paulus ertoe bracht om te
overwegen: ik beschouw alles als
verlies, want mijn Heer Christus Jezus
kennen gaat alles te boven. Om Hem
heb ik alles prijsgegeven. Om Christus
houd ik alles zelfs voor vuilnis, als het
erom gaat Hem te winnen en één te
zijn met Hem (Phil 3:8-9). Als we
moeten lijden en goede dingen
moeten loslaten om bij Jezus te zijn,
dan zullen we dat doen; niet omdat
deze dingen op zichzelf waardeloos
zijn, maar omdat ze boven Jezus
verkiezen zou zijn als het zoeken
naar parels in een riool.

Bloeddruppels

Opoffering - of er nu voor gekozen
wordt wanneer de Heer het vraagt,
of aanvaard wanneer Hij het
toestaat, maar altijd uit liefde - wordt
op een werkelijk christelijke manier
beleefd vanuit het hart van Christus,
dat wil zeggen, met dezelfde
gezindheid welke ook Jezus bezielde



(Fil 2:5). Als we “met Hem mee willen
voelen”, die compassie met Hem
willen ervaren, dan kan het
overwegen van de passie van de
Heer een grote hulp zijn. Wat voelt
Jezus op het kruis? Onder de vele
inzichten die zo'n overdenking kan
bieden, kunnen we opmerken dat
Christus' hart van nature terugdeinst
bij het vooruitzicht van pijn, maar
dat Hij die toch vrijwillig aanvaardt
als een daad van liefde, met de hoop
op de opstanding. Jezus geeft
zichzelf, in het vertrouwen dat niets
van wat Hij zal lijden verspild is, dat
geen van zijn inspanningen
tevergeefs zijn; dat het kruis zal
worden omgevormd tot de boom des
levens.

Jezus zweette bloed bij het naderen
van de passie, een fysiologische
reactie die zeer zelden voorkomt in
situaties van extreme stress of angst.
Het menselijk hart van Jezus onthult
op dat moment zijn perfecte



gevoeligheid; Hij ziet lijden en kwaad
voor wat ze werkelijk zijn: iets
weerzinwekkends. Ook al lijkt dit
vanzelfsprekend, toch is het goed om
te onthouden dat Jezus het lijden en
het kruis niet omwille van zichzelf
koos; Hij aanvaardde ze vrijwillig als
de “prijs van onze verlossing.”[9] In
zijn gebed tijdens Zijn doodsstrijd
vraagt Jezus zijn Vader: “Als het
mogelijk is, laat deze beker Mij
voorbijgaan.” (Mt 26,39), waarmee
Hij ons laat zien dat het goed is om te
proberen het lijden te vermijden.
Maar toch: niet zoals Ik wil, maar
zoals Gij wilt, voegt Hij eraan toe;
want in het licht van Gods liefde is
het niet alleen goed om het kruis te
aanvaarden, maar zelfs om het te
omhelzen.

Als onze Heer angst voelde op de
vooravond van zijn passie (vgl. Mt
26,37-38), dan zou het ons niet
moeten verbazen dat ons hart iets
soortgelijks voelt wanneer we



geconfronteerd worden met pijn of
opoffering. Natuurlijk is deze
weerstand niet alleen extern; soms
kunnen we het schandaal van het
kruis in onszelf voelen. De zonde is
een open wonde in de wereld en in
onze natuur, een wonde die zo echt
is dat hij een oprecht verzet opwekt,
niet alleen tegen pijn, maar zelfs
tegen goedheid, liefde en het
Koninkrijk van God....[10] Bevrijding
van zonde gebeurt niet zonder een
pijnlijke strijd: in deze wereld, in ons
leven, zegeviert goedheid niet
moeiteloos. Daarom is de liefde van
God, de zuivere liefde die gewonde
liefde kan genezen, op mysterieuze
wijze verbonden met het lijden. De
heilige Teresa van Calcutta begreep
dit goed: “Liefde vraagt offers. Maar
als we liefhebben tot het pijn doet,
zal God ons zijn vrede en vreugde
geven... Lijden op zich is niets, maar
lijden gedeeld met de passie van
Christus is een wonderbaarlijk
geschenk”.”[11]



In Getsemane voelde Jezus in zijn
vlees die menselijke weerstand tegen
de verlossende wil van de Vader.
Maar hoewel Hij er van nature
tegenop zag, onderging Jezus het
kruis niet tegen Zijn wil; Hij
aanvaardde het vrijwillig...: Niemand
neemt het Mij af, maar Ik geef het uit
Mijzelf. (Jn 10:18). De passie en het
kruis waren het resultaat van de
vrijwillige verloochening van
Christus door de gezagsdragers van
zijn tijd, een weerspiegeling van de
weerstand van het menselijk hart
tegen Gods liefde, een weerstand die
nog steeds zichtbaar is in de
herhaaldelijke martelaren in de
geschiedenis van de Kerk, zelfs tot op
de dag van vandaag. Toch verandert
Jezus deze vrije beslissing van zijn
tijdgenoten in een daad van liefde: 
Dit is mijn Lichaam, dat voor u
gegeven wordt (Lk 22:19). Jezus weet
dat deze daad van zelfgave nodig is
om liefde weer mogelijk te maken in
de wereld: Hij moet ons liefhebben



tot het einde toe (vgl. Joh 13,1); Hij
moet al onze haat, onze
onverschilligheid, onze ellende
omarmen... Die omhelzing begon een
“liefdevolle transformatie”[12]] die
van ons een antwoord vraagt, een
“ja” tegen het kruis. Alleen zo
kunnen ons persoonlijke verhaal en
dat van de wereld samen met Hem
de verrijzenis ingaan.

[1] Brief aan Diognetus, nrs. 5-6.

[2] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
28; Christus komt langs, nr. 43.

[3] Paus Franciscus, homilie, 14-
IX-2021.

[4] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
187.

[5] Heilige Jozefmarie, Christus komt
langs, nr. 168.



[6] Benedictus XVI, homilie, 18-
IX-2010. Cf. Pascal, Pensées, 553, ed.
Brunschvicg. Augustinus predikte
enkele eeuwen eerder hetzelfde:
“Christus is nu verheven boven de
hemelen, maar hij lijdt op aarde nog
steeds alle pijn die wij, de leden van
zijn lichaam, moeten dragen” (Preek
over de Hemelvaart van de Heer,
‘Niemand is ooit opgevaren naar de
hemel, behalve degene die uit de
hemel is neergedaald’. op
vatican.va).

[7] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 168.

[8] Heilige Ignatius van Antiochië, 
Brief aan de Kerk van Rome,
hoofdstuk 6.

[9] Heilige Agustinus, Uiteenzetting
over Psalm 20, 11,8. Cfr. 1 Pt 1:18-19;
1 Co 6:20; Is 53:5.

[10] Vgl. Rm 5:12-17; 8:1-13.



[11] Heilige Teresa van Calcutta,
citaat Brian Kolodiejchuk (ed.) Come
Be My Light, Rider, New York, 2006,
pg. 146.

[12] “Greater than your heart:
Contrition and Reconciliation,” op
opusdei.org

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-
geef-mijn-leven-om-het-later-weer-

terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-
christelijke-betekenis-van-opoffering-i/

(1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-geef-mijn-leven-om-het-later-weer-terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-geef-mijn-leven-om-het-later-weer-terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-geef-mijn-leven-om-het-later-weer-terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-geef-mijn-leven-om-het-later-weer-terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-7-ik-geef-mijn-leven-om-het-later-weer-terug-te-nemen-joh-10-17-18-de-christelijke-betekenis-van-opoffering-i/

	Strijd, nabijheid, missie (7): “Ik geef mijn leven, om het later weer terug te nemen" (Joh 10,17-18): De christelijke betekenis van opoffering (I)

