
opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (19): Van hart
tot hart:
evangeliseren in
tijden van
verandering (II)

Dit is de missie die de Heer ons
toevertrouwt: anderen in
contact brengen met iemand
die leeft; in ons concrete
bestaan laten zien dat Christus
werkelijk is, dat Hij deel wil
uitmaken van onze
geschiedenis, onze relaties, zelfs
van onze zwakheden.



6-1-2026

Het is een van Jezus’ kortste
parabels, en ze draagt de charme van
zijn jeugd in zich: ‘Het Rijk der
hemelen gelijkt op gist, die een
vrouw in drie maten bloem
verwerkte, totdat deze in hun geheel
gegist waren’ (Mt 13,33). In het
Nazareth van de eerste eeuw
bestonden er geen bakkerijen:
huisvrouwen deden alles zelf — het
malen van het graan, het kneden van
het deeg, het mengen met gist en
tenslotte het bakken in de oven. Zo
werkte ook de heilige Maria, terwijl
het kind Jezus met aandacht elk
detail in zich opnam.[1]

Twintig eeuwen later, aan de andere
kant van de Middellandse Zee,
genoot een jongen van ongeveer
dezelfde leeftijd tijdens de
zomervakantie van hetzelfde ritueel:



“Nu herinner ik me met plezier de
hele ceremonie: het was een echt
ritueel om de gist goed te bereiden —
een klompje gefermenteerd deeg van
de vorige bakbeurt — dat werd
toegevoegd aan water en gezeefde
bloem. Nadat het mengsel gevormd
en gekneed was, werd het met een
deken afgedekt en warm gehouden,
tot het zo was gerezen dat het niet
meer verder kon. Daarna werden
stukken ervan in de oven geschoven
en kwam er heerlijk brood uit
tevoorschijn, vol luchtgaatjes,
prachtig. Omdat de gist goed
bewaard en bereid was, liet men die
verdwijnen in die hele hoeveelheid
deeg: de kwaliteit en waarde van het
geheel kwamen er juist door tot
stand”.[2]

Zoals gist

Het Rijk van God is als gist. Om een
grote hoeveelheid deeg te doen
rijzen, is maar weinig gist nodig: het



belangrijkste is dat deze kleine
hoeveelheid levend en actief is, en
goed wordt vermengd zodat ze niet
meer te onderscheiden is van de rest.
[3] Dan begint een discreet,
ogenschijnlijk onbeduidend maar
onweerstaanbaar proces: de gisting
die brood mogelijk maakt. “Laat ons
hart vervuld zijn van vreugde bij de
gedachte dat wij dat zijn: gist die het
deeg doet rijzen (...); die alle harten
bereikt en daarin het grote werk
verricht om ze om te vormen tot
goed brood, dat vrede geeft — de
vreugde en de vrede van alle
gezinnen en alle volkeren: iustitia, et
pax, et gaudium in Spiritu Sancto;
gerechtigheid, vrede en vreugde in
de Heilige Geest”.[4]

In de loop der jaren zou de heilige
Jozefmaría vaak naar deze parabel
verwijzen,[5] omdat hij hierin een
treffend beeld zag voor de
apostolische dynamiek van het Opus
Dei: christenen die volledig



vermengd zijn met de massa van de
wereld, geroepen om haar van
binnenuit tot leven te wekken —
zoals gist.[6] In die zin is de
geseculariseerde wereld, hoe
vijandig ze soms ook lijkt, in
werkelijkheid de natuurlijke
omgeving voor het charisma van het
Opus Dei. En omgekeerd: het Werk,
als één van de vele stemmen binnen
de grote familie van de Kerk, wil juist
bijdragen aan de incarnatie van de
christelijke boodschap in alle
dimensies van het leven in een
geseculariseerde samenleving.

De heilige Jozefmaría begreep al
vroeg dat het Werk niet bedoeld was
om een tijdelijk probleem van
maatschappij of Kerk op te lossen,[7]
want de wereld zal altijd een
goddelijke impuls nodig hebben die
haar van binnenuit vernieuwt.
Tegelijkertijd komt deze gave van de
Heilige Geest aan de Kerk niet
toevallig in een tijd waarin een



christelijke cultuur plaatsmaakt voor
een wereld van apostolische zending.
Wanneer het christendom niet
langer vanzelfsprekend aanwezig is
in cultuur en instellingen, is de meest
overtuigende getuigenis die we
kunnen geven die van ons concrete
leven — geleefd met Christus, samen
mét anderen. Dit is de tijd van
authentieke gesprekken, van
nabijheid, van open harten. Het is de
tijd van een apostolaat dat de
aanwezigheid van Jezus in alle
hoeken van de wereld verlangt,
doorheen zijn leerlingen.

Eerder getuigen dan onderwijzen

Met de woorden van de heilige
Paulus VI: “De hedendaagse mens
luistert liever naar getuigen dan naar
leraren, en als hij luistert naar
leraren, dan is dat omdat zij getuigen
zijn .”[8] Dit apostolaat ontstaat niet
in de eerste plaats uit wat we weten,
maar uit wat we beleven. Het draait



minder om briljante antwoorden of
sluitende argumenten dan om een
leven dat door Christus is
doordrongen, en de moed – of beter:
de eenvoud – om dat zichtbaar te
laten worden. De heilige Jozefmaría
verwoordde het eens kernachtig: “In
werkelijkheid volstaat het dat jullie
je laten behandelen.”[9] Het is
genoeg om het vuur van Christus in
je hart te dragen en samen met
anderen – want dat is de
oorspronkelijke betekenis van
‘conversatie’ – de weg door het leven
te gaan.

In het hart van velen leeft een
verborgen honger: naar zin, naar
schoonheid, naar waarheid. Die
wordt niet altijd in religieuze termen
uitgedrukt; ze laat zich voelen in
dagelijkse vermoeidheid, in twijfels,
angsten en kwetsuren. Juist daar
mogen we zacht binnentreden, niet
als leraren maar als metgezellen. Met
nederigheid – wandelen in de



waarheid[10] – kunnen we vertellen
wat ons draagt, wat ons vrede geeft,
waar we kracht vinden en wat ons
hoop schenkt. We delen ons innerlijk
leven, onze zoektocht, onze intieme
vriendschap met de Heer; en we
durven daarbij ook onze
kwetsbaarheid te tonen, want juist
daarin wordt de genade het meest
zichtbaar.

“Als we dat doen, zullen wij onze
medemensen een getuigenis geven
van een eenvoudig en normaal leven,
met de beperkingen en gebreken die
horen bij de menselijke conditie,
maar een leven dat integer is. En als
anderen zien dat wij in alles op hen
lijken, dan zullen ze ons bij
gelegenheid vragen: Waardoor komt
het dat je zo blij bent? Waar haal je
de kracht vandaan om je egoïsme en
je gemakzucht te overwinnen? Wie
leert je begrip op te brengen,
belangeloos met anderen mee te
leven, je te geven, dienstbaar te zijn?



Dat is het moment om het goddelijk
geheim van het christelijk leven
bekend te maken, om met hen over
God te spreken, over Christus, over
de heilige Geest, over Maria. Dat is
het moment om door middel van
onze armzalige woorden de
dwaasheid van de liefde van God, die
door de genade in ons hart is
uitgestort, aan hen over te
brengen.”[11]

Van hart tot hart

De heilige Jozefmaria beschouwde
vriendschap als de belangrijkste weg
in het leven van een apostel; hij zag
de kracht van interpersoonlijke
relaties, van ontmoetingen van mens
tot mens. Het apostolaat van
“vriendschap en vertrouwen”[12]]
betekent dat je het goede voor de
ander wilt, dat je wilt dat de ander
ten volle tot zijn recht komt; dat je
authentieke relaties opbouwt en
spreekt vanuit je hart. “Als ik met je



spreek over het apostolaat van
vriendschap, heb ik het over de
vriendschap, van persoon tot
persoon, vol toewijding en
oprechtheid: op gelijk niveau, van
hart tot hart.”[13]

In 2019 herinnerde de Vader ons
eraan dat vriendschap niet slechts
een onderdeel is van het apostolaat
van een gewone christen, maar de
kern vormt van zijn missie.
Vriendschap is niet iets wat je doet,
maar iets wat je bent: een vriend,
een uitgestoken hand, een blik die
steeds opnieuw de ontmoeting zoekt.
“Wanneer een vriendschap zo is,
loyaal en oprecht, kan deze niet
worden geïnstrumentaliseerd: de ene
vriend wil gewoon aan de ander het
goede doorgeven dat hij in zijn leven
ervaart. We zullen het meestal doen
zonder ons ervan bewust te zijn,
door het voorbeeld, door de vreugde
en de wens om te dienen, die zich uit
in talloze kleine attenties. “De



waarde van de getuigenis betekent
echter niet dat het woord tot zwijgen
moet worden gebracht. Waarom niet
over Jezus praten, waarom anderen
niet vertellen dat Hij ons kracht geeft
om te leven, dat het goed is om met
Hem te spreken, dat het goed voor
ons is om over zijn woorden te
mediteren?” Vriendschap leidt dus
vanzelfsprekend tot persoonlijk
vertrouwen, vol fijngevoeligheid en
respect voor vrijheid, een gevolg van
de authenticiteit van die
vriendschap.”[14]

Deze apostolische stijl maakt geen
lawaai; hij blijft meestal
onopgemerkt in kranten, congressen
en pastorale plannen. Zijn discretie
vloeit niet voort uit
geheimzinnigheid, maar uit een
diepere waarheid: dat een belangrijk
deel van de echte geschiedenis zich
afspeelt in het gewone leven. Een
schrijfster uit de negentiende eeuw
verwoordde het zo: “Het groeiende



goede in de wereld hangt gedeeltelijk
af van daden die nooit in de
geschiedenisboeken komen; dat het
met jou en mij niet slechter gaat,
danken we deels aan de velen die
trouw een verborgen leven hebben
geleid en nu rusten in graven die
niemand bezoekt.”[15]

Deze apostolische stijl — die de Kerk
vandaag meer dan ooit nodig heeft —
verandert de wereld van binnenuit.
Hij gaat langzaam, ja, maar raakt tot
in het diepst van het hart. Hij raakt
het hart. En een hart dat door de
genade is geraakt, kan weliswaar
dwalen of verward raken, maar blijft
voor altijd getekend. Zo worden
echte christenen doorgaans geboren:
door een overdracht van hart tot
hart. Cor ad cor loquitur — het hart
spreekt tot het hart — zoals het
motto van kardinaal John Henry
Newman luidde. Zo ontstond de
Kerk: met een handvol mannen en
vrouwen die door hun ontmoeting



met Jezus veranderd waren. En zo
wordt zij ook vandaag telkens
opnieuw geboren: door eenvoudige
gesprekken tussen vrienden,
oprechte woorden, authentieke
gebaren, die verwijzen naar een
levende Aanwezigheid.

Deze langzame maar krachtige
stroom van leven, van de ene
persoon naar de andere, moet zich
steeds aan de omstandigheden
aanpassen. Zoals in elke tijd hebben
wij de boeiende opdracht om een
manier te vinden om “de christelijke
boodschap door te geven aan alle
zielen, passend bij de tijd waarin zij
leven, zich aanpassend aan de taal
van de mensen en met de kennis van
hun manier van denken.”[16] Het is
meestal een persoonlijke overdracht
— één voor één. Zonder grote acties
of massale manifestaties. “Geloof me,
het apostolaat, de catechese, dienen
in de regel te werken als het systeem
van de haarvaten: één voor één.



Iedere gelovige geeft zijn geloof door
aan iemand in zijn omgeving. Voor
ons, als kinderen van God, zijn alle
zielen van belang, omdat elke ziel
voor ons belangrijk is.”[17]

De eerste christenen “moesten
omwille van hun bovennatuurlijke
roeping geen sociale of menselijke
programma’s uitvoeren; maar zij
waren doordrongen van een geest,
van een opvatting van het leven en
van de wereld, die onvermijdelijk
gevolgen zou hebben voor de
maatschappij waarin zij actief
waren.”[18] In wezen is dit de missie
die de Heer ons toevertrouwt:
getuigen zijn, niet enkel leraren. Niet
alleen voorschriften en morele
principes doorgeven, maar anderen
in contact brengen met Iemand die
leeft. Door ons concrete leven laten
zien dat Christus echt is, dat Hij deel
kan uitmaken van onze geschiedenis,
onze relaties, onze zwakheden. En
dit contact met de levende Christus



zal hen ertoe brengen — zoals op de
morgen van Pinksteren — te vragen:
“Wat moeten we doen?” (Hand. 2,37).
Dan is het moment gekomen om te
spreken, te onderwijzen, te
begeleiden.

De heilige John Henry Newman —
onlangs door paus Leo XIV
uitgeroepen tot kerkleraar — bad als
volgt: “Blijf bij mij, dan zal ik stralen
zoals U straalt; zo stralen dat ik een
licht ben voor anderen. Het licht,
Jezus, zal geheel van U komen; niets
zal van mij zijn, geen verdienste van
mijn kant. U zult het zijn die door mij
heen op anderen straalt. Laat mij U
loven zoals U dat wilt: door mensen
om mij heen te verlichten. Geef hun
licht zoals U mij licht geeft; verlicht
hen met mij en door mij. Leer mij uw
lof, uw waarheid, uw wil uit te
stralen. Laat mij U verkondigen
zonder te preken: niet met woorden,
maar met het voorbeeld; met de
aantrekkingskracht en de



vriendelijke invloed van mijn daden;
door mijn gelijkenis met de heiligen,
door de overvloedige liefde van mijn
hart.”[19]

Opmerkelijk dat iemand die zoveel
over het geloof schreef en preekte, zo
bad. Het is dus duidelijk dat de
bedoeling niet is te zwijgen: de Heer
vraagt dat we rekenschap geven van
onze hoop (vgl. 1 Petr. 3,15). Maar
onze woorden — net als onze daden
— zullen alleen vruchtbaar zijn
wanneer ons hart brandt van het
vuur van Christus (vgl. Lc. 24,32).
Wie zo apostel is, ziet misschien niet
onmiddellijk vruchten, of geen
spectaculaire resultaten. Maar ook
de heilige Maria en de heilige
Johannes aan de voet van het kruis
zagen die niet; noch de heilige Paulus
in de gevangenis; noch talloze
christenen doorheen de eeuwen. En
toch hebben zij de wereld veranderd.
Want de Kerk wordt niet vernieuwd
door massabewegingen, maar door



de stille en geduldige werking van
het zuurdeeg — door de overdracht
van het leven dat wij in ons dragen.
Dat is de grote verantwoordelijkheid
die God in onze handen legt. De Kerk
— en het deel van de Kerk dat het
Werk is — dat zijn wij allemaal.
Daarom vroeg de heilige Jozefmaría
aan de eersten: “Als ik sterf, gaan
jullie dan door met het Werk?”[20]

[1] Vgl. F. M. Willam, Vida de María,
la Madre de Jesús, Herder, Barcelona
1982, p. 151.

[2] Heilige Jozefmaria, Brief 1, nr. 5.

[3] “Om gist te zijn, is één
voorwaarde noodzakelijk: dat jullie
onopgemerkt blijven. Gist heeft geen
effect als het niet in het deeg wordt
gedaan, als het niet met het deeg
vermengd wordt.” (Brief 1, nr. 5). “Er
is maar één ding dat ons



onderscheidt: dat we ons niet
onderscheiden. Daarom vinden
sommige mensen die graag de
aandacht trekken of gek doen ons
vreemd, omdat we niet vreemd
zijn.” (Ibid., nr. 8).

[4] Ibid., nr. 5.

[5] Vgl. bijvoorbeeld Vrienden van
God, nr. 257; Brief 29, nrs. 7-8; De
Smidse, nr. 973.

[6] Vgl. Heilige Jozefmaria, In dialoog
met de Heer, nr. 12.

[7] Vgl. Heilige Jozefmaria, Instructie,
19-III-1934, nrs. 6, 8, 14.

[8] Heilige Paulus VI, apostolische
exhortatie Evangelii nuntiandi, nr. 41.

[9] Heilige Jozefmaría, woorden uit
een samenzijn rond 1958,
opgetekend in P. Rodríguez, Omnia
traham ad meipsum: El sentido de Jn
12,32 en la experiencia espiritual de



Mons. Escrivá de Balaguer, Romana
13 (1991/2) p. 349.

[10] Heilige Teresa van Jezus, De
innerlijke burcht 6, 10.

[11] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 148.

[12] Zo verwees de heilige Jozefmaria
naar het apostolaat in deze context
van vriendschap, die wederzijdse
openheid van hart bevordert. Vgl. L.
Flamarique, Amistad», in Diccionario
de san Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013.

[13] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
191

[14] F. Ocáriz, Pastorale Brief,
1-11-2019, nr. 18. Vgl. paus
Franciscus, postsynodale brief 
Christus vivit, nr. 176.



[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II),
Harper & Brothers, New York 1873, p.
452

[16] Heilige Jozefmaria, Brief 6, nr.
30.

[17] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
943.

[18] Heilige Jozefmaria, Brief 29, nr.
22.

[19] Heilige John Henry Newman, 
Meditaties en Devoties, Longmans
Green & Co, Nueva York-Londres
1907, p. 365.

[20] ] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6ª ed., p. 356.

Lorenzo De Vittori



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/strijd-nabijheid-missie-19-van-

hart-tot-hart-evangeliseren-in-tijden-
van-verandering-ii/ (7-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-19-van-hart-tot-hart-evangeliseren-in-tijden-van-verandering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-19-van-hart-tot-hart-evangeliseren-in-tijden-van-verandering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-19-van-hart-tot-hart-evangeliseren-in-tijden-van-verandering-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/strijd-nabijheid-missie-19-van-hart-tot-hart-evangeliseren-in-tijden-van-verandering-ii/

	Strijd, nabijheid, missie (19): Van hart tot hart: evangeliseren in tijden van verandering (II)

