opusdei.org

Professionele
vorming (IV):
Dienend leiderschap

De heilige Jozefmaria zag
beroeps prestige niet als een
persoonlijk succes, maar als een
kans om beter te kunnen
dienen. Vorming helpt om deze
houding te verdiepen door
competenties en vaardigheden
verder te ontwikkelen.

19-2-2026

Pdf: Professional Formation (IV):
Leadership By Serving


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Professional%20Formation%20(IV)20220526121344611306.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Professional%20Formation%20(IV)20220526121344611306.pdf

In het onderricht van de heilige
Jozefmaria wordt wat we vandaag
leiderschap noemen steeds begrepen
en beleefd als dienstbaarheid, met
het verlangen bij te dragen aan de
opbouw van een gemeenschappelijk

project ten voordele van iedereen.
Een leider is niet enkel iemand die
een bepaalde rol in een team vervult.
Hij wil de wereld verbeteren en
beseft al snel dat hij het best begint
bij wat hem het dichtst nabij is: zijn

eigen omgeving. Maar hoe doet hij
dat? De heilige Jozefmaria vatte het
samen in een eenvoudige en
krachtige uitspraak: “Wil je ergens
toe dienen: dien!”[1] Tegelijk
moedigde hij aan “om alle mogelijke

prestige in je beroep te krijgen, ten
dienste van God en van de zielen.”[2]

Het verlangen om leiderschap te
beleven als dienstbaarheid brengt
twee grote uitdagingen met zich mee,



waarbij vorming een essentiéle hulp
is. Enerzijds gaat het om het
ontwikkelen van een meer
relationele

visie op het eigen werk: zowel
samenwerken met anderen — te
beginnen met God - als werken
vanuit en voor anderen. Anderzijds
vraagt het een bewuste inzet om
deugden te cultiveren: zichzelf willen

verbeteren, niet uit streven naar
persoonlijke volmaaktheid, maar om
zich beter te kunnen geven.

Relationele wezens, relationeel
werk

Een relationele visie op het eigen
beroep houdt in dat men verder kijkt
en ontdekt dat het werk dat we elke
dag verrichten verder reikt dan het
produceren van goederen of
diensten, verder dan prestaties en



efficiéntie, en zelfs verder dan louter
zelfverwezenlijking. Uiteindelijk gaat
het om het tot stand brengen van
relationele goederen: goederen die
altijd samen met anderen worden
geproduceerd en waarvan ook

samen met anderen wordt genoten,
zelfs in beroepen die niet
rechtstreeks op de persoon gericht
lijken. Het is duidelijk dat het werk
relationeel of interactief is wanneer
men op de markt verkoopt,
leerlingen in het beroepsonderwijs
opleidt, appartementen bezichtigt
met klanten of een verdachte
verdedigt voor de rechter. Maar ook
arbeid in een logistiek centrum, aan
een assemblagelijn of in een
biochemisch laboratorium heeft een
relationele dimensie, al is die minder
zichtbaar. Zelfs het werk van iemand
die vanuit huis telewerkt of studeert
voor een examen, zonder
ogenschijnlijk met iemand te
communiceren.



Christus werd herkend aan zijn werk
(“Is Hij niet de zoon van de
timmerman? Heet zijn moeder niet
Maria?”[3]) en aan dat van zijn vader
(“Is dat dan niet de zoon van
Jozef?”[4]). In het boek Exodus
vinden we een voorafbeelding van
Sint-Jozef in de ambachtslieden die,
vanwege de kwaliteit van hun werk
en hun omgang met anderen,
werden uitgekozen om het heiligdom
te bouwen[5]. Mozes prijst hen
omdat God hen bij hun naam heeft
geroepen en hen met zijn Geest heeft
vervuld, waardoor zij begiftigd
werden met “vaardigheid, kennis en
veelzijdige bekwaamheid”[6],
evenals met “de gave om het aan
anderen te kunnen leren”[7]. Jezus
gaf een nieuwe dimensie aan de
relationele betekenis van zijn werk
in de werkplaats. Wanneer hij een
tafel bouwde, maakte hij niet alleen
maar een voorwerp. Op een of
andere manier waren alle mensen
die die tafel door de jaren heen



zouden gebruiken reeds aanwezig in
die tafel: wat hij van Jozef

had geleerd, de vreugde van het
gezinsleven met de Maagd Maria, de
noden en zorgen van de buren, de
herinnering aan de Schepping, de
aanraking van het hout die hij later
ook in het kruis zou vinden, het

verlangen om de Vader te
verheerlijken, de verlossing van de
mensheid.

Deze relationele dimensie van het
werk vindt haar grond in wat het
betekent mens te zijn. De openheid
om de ander te leren kennen en lief
te hebben behoort tot ons wezen,
geschapen naar het beeld en de
gelijkenis van God, een Drie-eenheid.
“Vaak stel ik mij de vraag: met welke
ingesteldheid verrichten wij ons
dagelijks werk? Hoe gaan we om met
vermoeidheid? Zien we slechts het
verband van onze activiteit met onze
toekomst of zien we ook het verband



met de toekomst van de anderen?
Inderdaad, werk is een wijze om
onze persoonlijkheid te vertolken en
die is van nature relationeel.”[8], legt
Paus Franciscus uit. “Werk is ook een
wijze om onze creativiteit te
ontplooien. Ieder werkt op zijn of
haar manier, met een eigen stijl.
Hetzelfde werk, maar met een
andere stijl.”[9]

Vanuit deze relationele aard bestaat
beroepsvorming niet alleen uit het
verwerven van kennis en
vaardigheden voor mijn werk, maar
ook uit het leren van mensen. We
leren van de ervaren collega en van
de jongere medewerker, van de
mentor die goed advies geeft, uit
gesprekken met teamleden die
samen een project tot een goed einde
brengen, van de leraar bij wie we
jaren later nog terechtkunnen, en
zelfs van een ontevreden klant.
Christus zelf was een leerling. “Jezus
moet wel op Jozef geleken hebben in



zijn manier van werken, in zijn
karakter en in zijn manier van
spreken.”[10]

Een instrument in mijn handen

Een van de vruchten van
beroepsvorming is vaak de
waardering die iemand geniet in het
domein waarin hij of zij deskundig
is. Echt professioneel prestige — dat
een middel is en geen doel op zich -
vloeit voort uit de inspanningen die
we leveren om competenter te
worden in de uitoefening van ons
beroep. Een zorgverlener zal
voortdurend zoeken naar betere
behandelingen voor zijn patiénten,
een leraar zijn didactische aanpak
verfijnen om zijn leerlingen beter te
begeleiden, een handelaar nieuwe
producten ontdekken die aansluiten
bij de behoeften van zijn klanten en
een medewerker in de
communicatiesector streven naar
informatie die zo kwaliteitsvol en



waarheidsgetrouw mogelijk is. Ieder
gebruikt de middelen die hem of
haar ter beschikking staan —
cursussen, lectuur, workshops,
onderzoek — maar de vorming die het
Werk aanbiedt, helpt ons om dit
verlangen naar bijscholing te
verdiepen, er prioriteit aan te geven
en erin te volharden, met het
verlangen God meer te verheerlijken
in ons werk en effectiever te zijn in
onze dienstbaarheid.

Vanuit dit perspectief verschilt
professioneel prestige wezenlijk van
het najagen van succes, dat vaak
wordt opgevat als het behalen van
resultaten die door anderen als
uitzonderlijk of uitmuntend worden
beschouwd. Het lijkt dan alsof deze
resultaten enkel het gevolg zijn van
buitengewone talenten waarover
gewone mensen niet beschikken. De
prediking van de heilige Jozefmaria
wilde echter mensen bemoedigen,
niet ontmoedigen, noch mensen met



buitengewone kwaliteiten kleineren
- “Hem die geleerd kan zijn,
vergeven wij niet, dat hij het niet
is”[11] — maar tegelijk stond hij ver af
van een discours over
uitmuntendheid dat slechts een
kleine elite aanspreekt of losstaat
van de werkelijkheid. Zelfs iemand
die verantwoordelijk is in zijn werk
en beschikt over jarenlange ervaring
kan geconfronteerd worden met
mislukkingen, fouten die moeten
worden rechtgezet en momenten
waarop hij opnieuw moet beginnen.
Dat zijn kansen om te leren en met
hoop die omstandigheden te boven te
komen, zonder verlamd te worden
door de angst om opnieuw te falen.

Voor de heilige Jozefmaria ligt het
geheim van professioneel prestige
niet in roem, maar in liefdevolle
dienstbaarheid: “De pelgrimstocht
van de christen moet een
voortdurend dienen zijn, op allerlei
manieren, in overeenstemming met



onze persoonlijke omstandigheden,
maar altijd uit liefde voor God en de
naaste. Christen zijn betekent dat we
ons niet laten leiden door
kleingeestige bedoelingen die door
prestige of eerzucht worden
ingegeven en ook niet door
bedoelingen die edeler kunnen
lijken, zoals liefdadigheid of
medeleven met de noden van
anderen: christen zijn is tot het
uiterste gaan in de radicale liefde die
Jezus heeft laten zien door voor ons
te sterven.”[12]

Kortom, de zin van beroeps prestige
ligt in de mogelijkheid het te
gebruiken om God en de mensen te
dienen. De heilige Jozefmaria drukte
het zo uit: “Als motto voor je werk
wil ik je het volgende meegeven: Wil
je ergens toe dienen: dien! Maar dan
moet je in de eerste plaats weten hoe
je je werk tot een goed einde brengt.
Ik geloof niet in de oprechte
bedoeling van iemand die geen



moeite doet om de nodige
deskundigheid in zijn beroep te
ontwikkelen. Goede wil alleen is niet
genoeg, je moet ook weten hoe je het
moet aanpakken, en of we dat echt
willen zal blijken uit onze inzet om
de dingen met de grootst mogelijke
perfectie af te ronden.”[13]

Iedere mens is dus geroepen om een
leider te zijn in zijn eigen omgeving —
in werk, gezin en maatschappij — en
deze werkelijkheid te willen
verbeteren. Wij allemaal, mannen en
vrouwen, kunnen, door
professionele vorming en
persoonlijke groei, daadwerkelijk
bijdragen aan die verandering. Het is
inspirerend te zien hoe de pandemie
vele verborgen leiders aan het licht
heeft gebracht en tegelijk een oproep
tot verantwoordelijkheid voor
iedereen is geworden: het is mijn
eigen werkelijkheid die ik kan
verbeteren. Als ik dat niet doe, zal
niemand het voor mij doen.



Dienen door middel van beroeps
prestige

“Dienen” kan ook worden begrepen
in de zin van “bekwaam zijn” of
“geschikt zijn voor een bepaalde
taak”. Om te dienen — om de
naastenliefde concreet te maken in
daden, naar het voorbeeld van
Christus, die “niet gekomen is om
gediend te worden, maar om te
dienen”[14] — is bekwaamheid nodig.
Die bekwaambheid groeit niet alleen
door studie en praktijk, maar ook
door de ontwikkeling van menselijke
deugden. Een persoon die hard
werkt, vastberaden en moedig is,
ordelijk, beleefd, vriendelijk en
betrokken, kan zowel effectief
bijdragen aan een
gemeenschappelijk project als
beantwoorden aan de eisen van de
naastenliefde in zijn dagelijkse
taken. De uitdrukking “Wil je ergens
toe dienen: dien” is daarom een
oproep om de kwaliteiten te



verwerven die nodig zijn om
werkelijk nuttig te zijn en zo de
deugden te cultiveren die het
mogelijk maken anderen goed te
dienen. Wanneer de heilige
Jozefmaria hierover sprak, verwees
hij zowel naar intellectuele arbeid en
beroepen met zichtbare
maatschappelijke invloed - in
cultuur of politiek — als naar het
werk in een garage, in de keuken van
een restaurant of op een boerderij.

Beroeps prestige kan het
gemakkelijker maken om een
referentiepunt te worden in het
eigen vakgebied. Het opent de
mogelijkheid om advies te geven en
begeleiding te bieden die verder reikt
dan louter technische kennis. Zo
kunnen we blijven zorgen voor het
welzijn en de loopbaan van oud-
studenten, jonge artsen in hun stage
begeleiden, vrienden die hun baan
verloren hebben helpen nieuwe
kansen te ontdekken, een collega



adviseren over nieuwe apparatuur of
rust en perspectief brengen in
gespannen gesprekken.

Het kan ook een nuttig instrument
zijn om actief deel te nemen aan
vakbonden, beroepsverenigingen of
andere organisaties die zich inzetten
voor de verbetering van het beroep
en voor rechtvaardigere
arbeidsomstandigheden. Denk aan
het ondersteunen van initiatieven
zoals het organiseren van een
staking, het verzamelen van
handtekeningen, het gesprek
aangaan met leidinggevenden, enz.
Wanneer Paus Franciscus spreekt
over Jezus en Jozef als
“houtbewerkers”, wijst hij op alle
duistere kanten van arbeid die wij
kunnen - en moeten — helpen
verlichten met een competente en
integere beroepspraktijk: uitputtend
werk “in mijnen en bepaalde
werkplaatsen”, “hen die uitgebuit
worden met zwartwerk”, “de



slachtoffers van arbeidsongevallen”,
“kinderen die verplicht worden tot
kinderarbeid”, enzovoort.[15]

Soms schenkt beroeps prestige een
invloed die deuren opent voor meer
delicate kwesties. Tijdens een
congres of zakenreis kan
bijvoorbeeld het afzien van een
drankje na het diner, uit aandacht
voor het gezin thuis, de sfeer onder
collega’s veranderen. Het delen van
eigen ervaringen kan iemand helpen
zijn werkschema zo te organiseren
dat hij op zondag naar de mis kan
gaan. Zelfs wanneer de werkplek een
woestijn lijkt — “het droge milieu
waar men het geloof moet bewaren
en moet trachten het uit te
stralen”[16], aldus Paus Franciscus —
“daar zijn wij geroepen menselijke
kruiken te zijn om anderen te
drinken te geven.”[17]

Vorming die jezelf en je omgeving
verandert



Het zijn mensen die de wereld
veranderen. Persoonlijke vorming
betekent daarom altijd een stap
vooruit — zowel in sociale
verantwoordelijkheid als in
professionele bekwaamheid — om zo
het beste van zichzelf ten dienste van
de samenleving te kunnen bijdragen.
“In vrij, creatief, participatief en
solidair werk brengt het menselijk
wezen de waardigheid van het eigen
leven tot uitdrukking en vergroot
het.”[18], zegt Paus Franciscus. En hij
voegt eraan toe: “Werken dient niet
slechts om het gepaste
levensonderhoud te verwerven. Het
is ook een wijze om onszelf uit te
drukken, ons nuttig te voelen en de
grote les van het concrete leven te
leren die het geestelijk leven behoedt
voor spiritualisme.”[19]

De spirituele vorming die het Werk
geeft — en die steeds concreet moet
worden in het dagelijks leven — helpt
ons vragen te stellen als: Hoe kan ik



beter begrijpen dat mijn werk een
dienst is? Hoe kan ik vanuit mijn
beroep kansen creéren voor anderen
en voor de samenleving? Welk
maatschappelijk probleem kan ik
door mijn werk helpen aanpakken?
Welke verbeteringen, innovaties of
oplossingen kan ik bijdragen vanuit
mijn professionele kennis?

Leiderschap in dienstbaarheid vraagt
meer dan vakkennis alleen. Daarom
wil de beroepsvorming die het Werk
aanbiedt iedereen helpen menselijke
deugden en persoonlijke
vaardigheden te ontwikkelen die een
degelijke en integere
beroepsuitoefening mogelijk maken.
Het gaat om aandachtig werken,
zonder slordigheid of half werk, met
de zorgvuldigheid en
verantwoordelijkheid van iemand
die handelt uit liefde voor God en
voor anderen, en die bereid is samen
te werken. Zo groeit ook het besef
van zorg voor de mensen om ons



heen, voor wie van ons werk zullen
profiteren, voor het algemeen
welzijn en voor de wereld waarin wij
leven.

Deze vaardigheden — vaak “soft
skills” genoemd — worden niet louter
theoretisch verworven. Ze groeien in
de praktijk: in de manier waarop
men werkt, met anderen omgaat en
dagelijkse situaties aanpakt. Ze
worden als het ware belichaamd in
het handelen. Daarom is het
waardevol om er bewust over na te
denken en open te staan voor
feedback van anderen, zodat ze ons
karakter en ons beroepswerk
werkelijk kunnen vormen. Wie heeft
niet de behoefte gevoeld om een
zorgverlener te bedanken die ons
met oprechte aandacht behandelde,
een administratief medewerker die —
zelfs achter een mondmasker —
empathie toonde, of een
taxichauffeur of bezorger die onze



dag opvrolijkte door zijn attente
houding?

Sommige vaardigheden zijn meer
persoonlijk van aard: gezond
verstand, een positieve instelling,
zelfvertrouwen, creativiteit,
veerkracht en flexibiliteit.
Flexibiliteit bijvoorbeeld — de
openheid voor verschillende
manieren van denken en werken —
maakt intergenerationele,
interculturele en interdisciplinaire
samenwerking mogelijk, iets wat
onmisbaar is in onze hedendaagse
samenleving. Zo ontstaat een
omgeving waarin mensen zich
gewaardeerd voelen en het beste van
zichzelf kunnen geven.

Andere vaardigheden zijn eerder
sociaal, omdat ze het netwerk van
relaties waarin ons leven zich
afspeelt versterken: leidinggeven,
omgaan met eigen stress en die van
anderen, luisteren en dialogeren,



helder communiceren, empathie
tonen. Volgens sommige auteurs
behoren deze eigenschappen tot wat
men emotionele en sociale
intelligentie noemt.

Ook Christus leerde deze aspecten,
niet alleen een beroep. In zijn
beschouwing over Sint-Jozef schrijft
Paus Franciscus dat “we er zeker van
kunnen zijn dat het feit dat hij een
“rechtschapen” man was, zich ook
vertaald heeft in de opvoeding van
Jezus. “Jozef zag Jezus dagelijks
groeien "in wijsheid en
welgevalligheid bij God en de
mensen" (Lc. 2, 52). zo zegt het
Evangelie» (Patris corde, 2)”[20]

Het beeld van Christus die op Witte
Donderdag de voeten van de
apostelen wast, blijft het symbool
van de dienstbaarheid van elke
christen. “Ik heb u een voorbeeld
gegeven, opdat gij zoudt doen zoals
Ik u gedaan heb”[21], zegt de Heer.



Maar het is goed te bedenken dat Hij
zelf jarenlang de inwoners van
Nazareth heeft gediend door zijn
werk, zijn raad en zijn liefde, in de
schaduw van het prestige van Sint-
Jozef. “Jozef zal door zijn grondige
aanpak veel mensen uit de narigheid
geholpen hebben. Zijn werk stond in
dienst van de mensen, hij wilde het
leven van de bewoners in het dorpje
aangenamer maken. Hij zal met een
glimlach, een vriendelijk woord of
een terloopse opmerking, het geloof
en de hoop teruggegeven hebben aan
mensen die deze misschien verloren
hadden.”[22]

[1] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 50.

[2] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
491.

[3] Mt 13,55; Mc 6,3.



[4] Lc 4, 22.

[5] Cfr. Ex 35,30-36,2.
[6] Ex 35,31.

[7] Ex 35,34.

[8] Franciscus, Algemene audiéntie,
12 januari 2022.

[9] Franciscus, Algemene audiéntie,
12 januari 2022.

[10] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 55.

[11] Heilige Jozefmaria , De Weg, nr.
332.

[12] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 98.

[13] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 50.

[14] Mt 20, 28.



[15] Cfr. Franciscus, Algemene
audiéntie, 12 januari 2022.

[16] Franciscus, Apostolische
Exortatie Evangelii Gaudium, nr. 86.

[17] Ibidem.

[18] Franciscus, Apostolische
Exortatie Evangelii Gaudium, nr. 192.

[19] Franciscus, Algemene audiéntie,
12 januari 2022.

[20] Franciscus, Algemene audiéntie,
19 januari 2022.

[21] Jn 13,15.

[22] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 51.

Maria del Mar Delgado




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/professionele-vorming-iv-
dienend-leiderschap/ (19-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/professionele-vorming-iv-dienend-leiderschap/
https://opusdei.org/nl-nl/article/professionele-vorming-iv-dienend-leiderschap/
https://opusdei.org/nl-nl/article/professionele-vorming-iv-dienend-leiderschap/

	Professionele vorming (IV): Dienend leiderschap

