opusdei.org

Persoonlijkheidsvormi
(V): samenhang,
opbouwen van
innerlijke orde

Het vermogen om intensieve
activiteit te verzoenen met
innerlijke rust en orde is een
van de kenmerken van een
volwassen en rijpe
persoonlijkheid

277-3-2025

De heilige Augustinus, toen al op
leeftijd, schreef: “Pax omnium rerum
tranquillitas ordinis” — de vrede van



alle dingen is de rust van de orde.[1]
Hij sprak niet vanuit de serene stilte
van een retraite, maar als iemand die
jarenlang werd opgeslorpt door
talloze verantwoordelijkheden: het
pastorale bestuur over het deel van
het Volk van God dat hem was
toevertrouwd, zijn onophoudelijke
prediking en de uitdagingen van een
turbulente tijd vol sociale en
culturele veranderingen. Zijn
woorden zijn dan ook geen louter
aforisme, maar een weerspiegeling
van een leven waarin orde en
innerlijke rust een dagelijkse strijd
waren. Mettertijd werden zijn
inspanningen om "zijn doel te
corrigeren” een voortdurende bron
van karaktervorming en groei.

Het vermogen om intense activiteit te
verzoenen met innerlijke rust en
orde is een van de kenmerken van
een volwassen en rijpe
persoonlijkheid. Het bereiken van dit
evenwicht vergt een zekere



inspanning: de heilige Jozefmaria
sprak ook over zijn strijd op dit
gebied. “Ik zou je graag in mijn
soutane willen zien”, zei hij tegen
iemand die hem vertelde hoe
moeilijk het voor hem was om zijn
vormingsactiviteiten te volgen
vanwege zijn werk. “Ook ik heb
meerdere banen. Het is op deze
wanorde dat we orde moeten
scheppen".[2]

Orde en samenhang in ons leven zijn
geen toevallige gaven, maar een
schat die we stukje bij beetje
vergaren in de strijd van alledag:
“het beginnen met het minst
aangename maar meest urgente
karwei, [...] het met volharding
vervullen van de plicht, ook al zou het
gemakkelijk zijn die te verwaarlozen,
het niet uitstellen tot morgen, wat
vandaag nog gedaan kan worden:
alles om Hem te behagen, God, onze
Vader.”[3]



Zelfbeheersing

Deze serene strijd gaat niet alleen
over de voorwerpen die we
gebruiken of de taken die onze dagen
vullen, maar raakt ook het diepste
van ons hart. Zonder dit innerlijke
ritme zou orde slechts neerkomen op
tijjdmanagement, procesoptimalisatie
en technische efficiéntie—maar geen
teken van ware christelijke rijpheid.
De samenhang in het leven van een
christen ontstaat in een
voortdurende wisselwerking, van
binnen naar buiten en van buiten
naar binnen. Ze groeit door
zelfbeheersing, orde in uiterlijke
bezigheden, innerlijke ingetogenheid
en een zorgvuldige voorzichtigheid.

We kennen de hindernissen op de
weg naar innerlijke harmonie.
Hoewel we verlangen naar een
volledig christelijk leven, stuiten we
vaak op innerlijke tegenstrijdigheden
—neigingen die niet alleen



uiteenlopen, maar soms zelfs
lijnrecht tegenover elkaar staan. De
heilige Paulus verwoordde dit
treffend: "Ik ontdek in mij dus deze
‘wet’: als ik het goede wil doen,
dringt het kwade zich aan mij op.
Mijn innerlijk schept behagen in
Gods wet, maar in mijn handelen
ontwaar ik een andere wet, die
strijd voert tegen de wet van mijn
rede, en mij gevankelijk uitlevert
aan de heerschappij van de zonde
over mijn daden."[4] We voelen het
ene, maar willen het andere—bewust
van de innerlijke strijd die ons heen
en weer slingert tussen datgene wat
ons trekt en wat we zouden moeten
doen. Soms raakt ons zicht hierop
zelfs vertroebeld.

In die verwarring zouden we onszelf
kunnen wijsmaken dat een zekere
innerlijke onsamenhangendheid niet
zo problematisch is. Maar juist dat
verraadt een liefde die nog aarzelt.



Toch klinkt de lof van onze Heer over
Nathanaél nog altijd krachtig door:
"Dat is waarlijk een Israéliet in wie
geen bedrog is!"[5] Iedereen die zich
oprecht inspant om te leven naar de
stem van God in zijn geweten, roept
vanzelf diep respect op. Mensen van
één stuk trekken aan—juist omdat ze
authentiek zijn. Daarentegen werpen
een dubbelleven, compensaties, zelfs
de kleinste vormen van
onoprechtheid, een schaduw over de
ziel.

Wetende dat we allemaal vatbaar
zijn voor dergelijke afwijkingen,
hoeven we slechts met eenvoud onze
koers te corrigeren, telkens weer. Zo
voorkomen we dat we stuurloos
raken op de open zee van het leven.

Om Gods melodie te spelen

Om orde in onszelf te scheppen,
volstaat het niet dat het verstand de
verbeelding ‘beheerst’ en de kracht
van onze gevoelens en affecties in



goede banen leidt. Het moet ook
luisteren naar wat deze innerlijke
reisgenoten haar kunnen en willen
zeggen.

Met andere woorden, een
dissonantie kan niet worden
verholpen door simpelweg een van
de melodische lijnen te verwijderen,
want God heeft ons polyfoon
geschapen. Zelfbeheersing—of
matigheid, in klassieke termen—
betekent niet dat we ons hart
verkoelen. Integendeel, God wil voor
ons een groot en sterk en teder en
toegenegen en fijnzinnig hart.[6]

Het hart stelt ons in staat om een
prachtige melodie voor de Heer te
spelen. Maar om ons stuk goed uit te
voeren, moeten we de juiste toon
vinden—zoals een muzikant zijn
instrument stemt om de perfecte
klank voort te brengen. Dit vraagt
om het verfijnen van ons
gevoelsleven, het cultiveren van een



gevoeligheid voor alles wat
authentiek goed is—dat wil zeggen,
wat in volmaakte harmonie is met
ons wezen in al zijn dimensies.

Gevoelens kleuren ons leven en
helpen ons de nuances van de wereld
om ons heen waar te nemen. Maar
zoals een schilderij met slecht
afgestemde kleuren het oog
vermoeit, of een vals klinkend
instrument de oren kwelt, zo kan een
hart dat zich laat meeslepen door
onstuimige sentimentaliteit de
harmonie van onze persoonlijkheid
verstoren. Uiteindelijk kan dit zelfs
onze relaties met anderen
verzwakken—soms op een
diepgaande manier.

De heilige Jozefmaria spoorde
mensen aan om hun hart te
verzegelen met zeven grendels. Hij
verwoordde het treffend tijdens een
bijeenkomst: "Sluit het met de zeven
sloten die ik aanbeveel: één voor elke



hoofdzonde. Maar heb geen gebrek
aan hartelijkheid."[7] [8]

Door de eeuwen heen—ook op
plaatsen waar het christendom nog
niet is doorgedrongen—heeft de
ervaring geleerd dat
ongecontroleerde gevoelens en
instincten ons kunnen meesleuren,
zoals een rivier die buiten haar
oevers treedt en alles op haar pad
verwoest. Het gaat er niet om de
stroom te stoppen, maar om haar te
kanaliseren, zoals ingenieurs doen
met bergstromen: in plaats van
vernietiging te veroorzaken, wordt
het water omgeleid om turbines aan
te drijven en elektriciteit op te
wekken. Wat anders bomen en
huizen had kunnen verwoesten, kan
zo worden gebruikt om licht, warmte
en vrede in een huis te brengen.

Op dezelfde manier geldt dat als onze
geest er niet in slaagt de instinctieve
en emotionele krachten van onze



natuur te sturen, we geen innerlijke
rust zullen vinden—en daarmee ook
niet het diepe, vervulde innerlijke
leven waarnaar we verlangen.

Regie nemen over onze dag

Zelfbeheersing vraagt om een
aanzienlijke inspanning, vooral om
luiheid te overwinnen—een stil maar
verraderlijk virus dat ons geleidelijk
kan verlammen als we het niet
beteugelen. Luiheid gedijt bij mensen
zonder een duidelijke richting of bij
hen die, ondanks een doel, hun koers
niet volgen. Verwar sereniteit niet
met luiheid, nalatigheid,
besluiteloosheid of het uit de weg
gaan van problemen die om een
oplossing vragen.[9] Ons hoofd erbij
houden, niet weglopen voor taken
die inspanning vergen, niet uitstellen
wat we nu kunnen doen..."—dit zijn
gewoonten die bijdragen aan een
flexibele, veerkrachtige en serene
persoonlijkheid.



Ongebreideld activisme vormt een
ander gevaar. De Schrift waarschuwt
hier al voor: Mijn zoon, bemoei u
niet met al te veel dingen! Doet gij
te veel, dan blijft ge niet vrij van
schuld; wat gij najaagt bereikt gij
niet en wat gij vlucht, ontloopt gij
niet.[10] Een rijpe persoonlijkheid
vindt hier het juiste evenwicht—orde
in activiteit. Om niet overweldigd te
worden door de constante eisen van
het leven, is het verstandig initiatief
te nemen en onze bezigheden op het
juiste moment te plannen. Dit
betekent plannen met flexibiliteit:
niet rigide, maar wel met een
duidelijke prioritering, zodat het
belangrijke niet ondergeschikt raakt
aan het dringende. Het doel is niet
om elk moment van de dag vast te
leggen, maar om te voorkomen dat
improvisatie onze tijd versnippert en
ons gevangenhoudt in een eindeloze
stroom van ad-hoc taken. We hebben
een beetje orde nodig, want we



hebben geen tijd om alles meteen
te doen.[11]

Je kunt bepaalde sleutelmomenten
van de dag vooraf plannen: wanneer
we naar bed gaan en opstaan, de tijd
die we exclusief aan God wijden, de
momenten waarop we werken of
eten... Vervolgens komt het erop aan
om alles met zorg en toewijding te
doen—met aandacht voor perfectie,
met liefde. Vervul je kleine plicht van
elk moment! Doe wat je moet doen, en
geef je helemaal aan wat je doet.[12]
Uiteindelijk is dit geen beklemmend
schema, maar een weg naar heiliging
—een programma dat ons niet
verstikt, omdat het een hoger doel
dient: God en anderen behagen.
Tegelijkertijd leert diezelfde liefde
die ons ertoe aanzet om ons aan een
tijdschema te houden, ons ook
wanneer het nodig is om af te wijken
van ons schema—wanneer het
welzijn van anderen daarom vraagt
of om andere dwingende redenen,



die alleen zichtbaar zijn voor wie
leeft in voortdurende verbondenheid
met God.

Het koesteren van innerlijk leven

Ons innerlijk vormt het hart van
onze persoonlijkheid—de kern
waarin onze krachten, talenten en
handelingen samensmelten tot een
harmonieuze eenheid. Wie in staat is
om in zichzelf te leven, zijn zintuigen
en vermogens te ordenen en rust te
vinden in zijn ziel, ontwikkelt een
diepere, rijkere persoonlijkheid. Dit
maakt hem niet alleen sterker, maar
ook beter in staat tot echte dialoog en
betekenisvolle relaties. Zoals treffend
is gezegd: "Stilte is een integraal
onderdeel van communicatie; als zij
ontbreekt kunnen inhoudsrijke
woorden niet bestaan.”[13]

Als we niet enkel aan de oppervlakte
van het leven willen blijven drijven,
moeten we momenten van reflectie
koesteren. Stilstaan bij wat ons is



overkomen, wat we hebben gelezen,
wat anderen ons hebben
toevertrouwd—maar bovenal bij de
ingevingen die we van God
ontvangen. Deze innerlijke oefening
verruimt onze geest, verdiept onze
kijk op het leven en helpt ons om de
verschillende facetten ervan—werk,
sociale relaties, ontspanning—te
integreren in het christelijke
levensproject waartoe we ons
geroepen voelen. Deze
levenshouding vraagt dat we
doordringen tot het binnenste van
onze ziel. Ze vergt het overwinnen
van haast, ongeduld en
verstrooidheid, zodat er ruimte
ontstaat voor ware meditatie in de
aanwezigheid van God.

“Wie van ons stelt zichzelf 's avonds,
voordat de dag ten einde loopt,
alleen gelaten in stilte, niet de vraag:
wat is er vandaag in mijn hart
gebeurd? Wat is er gebeurd? Wat is
er door mijn hart gegaan?”[14]



Deze innerlijke rust wordt bereikt
door bewust afstand te nemen van
de spanningen van het dagelijks
leven—door de constante prikkels
van de actualiteit en de verbeelding
los te laten, het tempo van ons
externe bestaan te vertragen en
zowel van buiten als van binnen stil
te worden. Zo verdiepen we onze
kennis en ervaring, leren we ons te
verwonderen, te contempleren en te
genieten van de rijkdommen van de
geest. In deze stilte luisteren we
beter naar God. Dankzij deze
innerlijke rijkdom wordt ook onze
communicatie met anderen
intenser en betekenisvoller.
Wanneer we uit onszelf treden,
hebben we namelijk iets echts en
persoonlijks te geven—iets van
onszelf.

In de stilte horen we de stem van de
Heer helderder. Toen God aan Elia
verscheen op de berg Horeb, zo
vertelt de Heilige Schrift, was Hij niet



aanwezig in de verwoestende orkaan
die de rotsen spleet, noch in de
aardbeving, noch in het vuur dat
daarop volgde, maar in een zachte,
subtiele bries.[15] Stil zijn is geen
leegte, maar een volheid—een leven
dat authentiek en diep is, mits het
ons in staat stelt een intieme dialoog
met God te voeren. “Een snaar van
stilte: zo naderen we de Heer, met
dat geluid van stilte dat eigen is aan
liefde.”[16]

De wijsheid van het hart

Wie wijs is van hart, wordt
verstandig genoemd.[17] Het
vermogen tot contemplatie stelt ons
in staat de diepere motieven achter
ons handelen te doorgronden. Zoals
vruchten rijpen in de zon, zo groeit
samenhang binnen ons, terwijl de
wijsheid over ons stroomt en ons
helpt de juiste beslissingen te nemen.

Niet alles vraagt om een onmiddellijk
antwoord. Voorzichtigheid betekent



vaak dat we eerst de feiten
zorgvuldig overdenken voordat we
een oordeel vellen of een beslissing
nemen. Zaken zijn vaak niet wat ze
op het eerste gezicht lijken. Een rijp
persoon kenmerkt zich door een
zorgvuldige afweging van de situatie,
door ervaringen uit het verleden te
gebruiken in vergelijkbare
omstandigheden, door advies in te
winnen bij degenen die in de juiste
positie verkeren om het te geven. En
bovenal door iets dat voor christenen
bijna vanzelfsprekend is: God om
raad vragen. Neem geen beslissing
zonder de aangelegenheid in
tegenwoordigheid van God
overwogen te hebben.[18]

Op deze manier wordt het
makkelijker om een situatie
evenwichtig te beoordelen, zonder
toe te geven aan lichtvaardigheid,
gemak, de zwaarte van het verleden
of de druk van de omgeving. Het stelt
ons ook in staat om met moed een



beslissing te nemen, wetende dat
elke keuze risico’s met zich
meebrengt. En deze zonder uitstel uit
te voeren—Kklaar om deze te
herstellen als we later ontdekken dat
we een fout hebben gemaakt.

Uiteindelijk stelt christelijke
coherentie, de vrucht van een
zorgvuldig gecultiveerd innerlijk
leven, ons in staat ons volledig te
wijden aan een ideaal en dit met
volharding na te streven. Geef mij de
genade om afstand te doen van alles
wat op mijn persoon betrekking heeft.
Mijn enige zorg moet uw eer zijn..., in
één woord, uw Liefde. Alles uit liefde!
[19]

[1] Heilige Augustinus, De civitate
Dei, XIX, 13.1.

[2] Heilige Jozefmaria, Dos meses de
catequesis, vol. 11, p. 551.



[3] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 67.

[4] Rom 7, 21-23.
[5] Joh 1, 47.

[6] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 177.

[7] Heilige Jozefmaria, De Weg, nrs.
161, 188.

[8] Notities gemaakt tijdens een
bijeenkomst, Santiago de Chile, 30
juni 1974. Deze zonden “noemt ze
hoofdzonden, omdat ze andere
zonden veroorzaken, andere zonden
tot stand brengen. Het zijn:
hoogmoed, gierigheid, afgunst, toorn,
onkuisheid, gulzigheid en luiheid of
geestelijke gemakzucht."
(Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1866).

[9] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
467.



[10] Sir 11, 10.

[11] Heilige Jozefmaria, Instructie 31
mei 1936, nr. 41, nota 61.

[12] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
815.

[13] Benedictus XVI, Boodschap ter
gelegenheid van de 46ste
Wereldcommunicatiedag, 24 januari
2012.

[14] Paus Franciscus, morgengebed
in de kapel van het huis Santa Marta,
10 oktober 2014.

[15] Cfr. 1 Rom 19, 11-13.

[16] Paus Franciscus, morgengebed
in de kapel van het huis Santa Marta,
12 december 2013.

[17] Spr 16, 21.

[18] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
266.



[19] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 247.

José Benito Cabanifia — Carlos
Ayxela

Alvaro Garcia Fuentes en
Ismael Martinez

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/persoonlijkheidsvorming-v-
samenhang-opbouwen-van-innerlijke-
orde/ (18-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/persoonlijkheidsvorming-v-samenhang-opbouwen-van-innerlijke-orde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/persoonlijkheidsvorming-v-samenhang-opbouwen-van-innerlijke-orde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/persoonlijkheidsvorming-v-samenhang-opbouwen-van-innerlijke-orde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/persoonlijkheidsvorming-v-samenhang-opbouwen-van-innerlijke-orde/

	Persoonlijkheidsvorming (V): samenhang, opbouwen van innerlijke orde

