
opusdei.org

Pastorale brief naar
aanleiding van het
Eucharistisch Jaar

Mgr. Javier Echevarría Prelaat
van het Opus Dei

22-1-2005

“In de heilige Eucharistie ligt heel het
geestelijk goed van de Kerk vervat,
namelijk Christus zelf. Hij is ons
Paaslam en het levend Brood. Door
de heilige Geest is zijn Vlees tot leven
gebracht en schenkt het leven aan de
mensen.” 1 Deze buitengewone uiting
van de liefde van God voor de



mensheid heeft een bijzondere plaats
in het hart van de christenen en al
zeker in dat van de kinderen van
God in het Opus Dei. Onze stichter,
de heilige Jozefmaria, leerde ons
door zijn voorbeeld, zijn prediking
en geschriften de Eucharistie tot “het
centrum en de wortel van het
geestelijk leven van de christen” 2 te
maken.

Vandaar onze blijdschap over het
besluit van de heilige Vader, dat op
Sacramentsdag bekend werd
gemaakt, om in de hele Kerk een 
Eucharistisch Jaar te vieren. Dit
begint in de maand oktober met het
Internationaal Eucharistisch Congres
in Guadalajara (Mexico) en wordt
afgesloten in oktober 2005, met een
vergadering van de
Bisschoppensynode die speciaal aan
dit sacrament is gewijd.

In aansluiting op het Jubileum van
het jaar 2000 en in de geest van de



apostolische brief Novo millennio
ineunte , is het mijn wens dat de
gelovigen van de Prelatuur, de
medewerkers en allen die vorming
ontvangen in het Opus Dei, dagelijks
een steun zijn voor de Paus. Ook dat
we ons oprecht inspannen om de
heilige Eucharistie steeds meer tot
het centrale punt van ons leven te
maken. Ik raad jullie aan om in dit
Eucharistisch jaar - samen met de
Maagd Maria, door het bidden van
de rozenkrans en aangespoord door
het voorbeeld van de heilige
Jozefmaria - naar het tabernakel te
gaan om Jezus in de heilige Hostie
oprecht te zeggen: Adoro te devote ,
ik aanbid U vol eerbied! Dit kan onze
doelstelling zijn. Laten we daarbij
veel van onszelf eisen, want ons
leven is waard wat de intensiteit van
onze eucharistische vroomheid
waard is.

Adoro te devote, latens deitas,
quae sub his figuris vere latitas



Devoot aanbid ik U, verborgen God,
die U verbergt in deze schijn

Zozeer heeft God de wereld liefgehad

Laten we vol eerbied beginnen met
de aanbidding van de Eucharistie,
van Christus zelf. In dit allerheiligst
sacrament “is het Lichaam en Bloed
van onze Heer Jezus Christus
aanwezig, met zijn ziel en zijn
godheid, en daarom is de gehele
Christus er waarachtig, werkelijk en
wezenlijk tegenwoordig.” 3 Jezus is
aanwezig, maar men ziet Hem niet;
Hij is verborgen onder de gedaanten
van brood en wijn. 4 “Hij is
verborgen in het Brood… uit liefde
voor jou.” 5

Uit liefde voor zijn schepselen is Hij
bij ons gebleven onder de sluier van
de Eucharistie. “Al jong heb ik heel
goed begrepen wat de reden van de
Eucharistie is. Het is een gevoel dat
wij allemaal kennen: voor altijd bij
iemand willen blijven die wij



liefhebben.” 6 Bij het overwegen van
het mysterie van de liefde van
Christus, voor wie het een genot is bij
de kinderen van de mensen te zijn
(vgl. Spr 8, 31), die ons niet als wezen
wil achterlaten (vgl. Joh 14, 18), die
besloten heeft bij ons te blijven tot
aan de voleinding van de wereld (vgl.
Mt 28, 20), illustreerde onze Stichter
de instelling van dit sacrament met
het beeld van mensen die van elkaar
moeten scheiden. “Ze zouden voor
altijd bij elkaar willen blijven, maar
de plicht - welke die ook mag zijn -
dwingt hen uit elkaar te gaan.”
Omdat ze hun verlangen niet waar
kunnen maken “wisselen ze een
aandenken uit, misschien een foto,
maar verder komen ze niet, want de
macht van de schepselen reikt niet zo
ver als ze zouden willen.” Jezus, God
en Mens, overstijgt deze grenzen uit
liefde voor ons. “De Heer kan wat wij
niet kunnen. Hij laat geen symbool
achter, maar een realiteit: Hij blijft
zelf.” 7 Hij, die uit Maria geboren



werd in Betlehem, in Nazaret werkte,
door Galilea en Judea trok, de
kruisdood stierf op Golgota, glorierijk
verrees op de derde dag en meerdere
keren aan zijn leerlingen verscheen,
Hij is gebleven. 8

Het christelijke geloof heeft deze
waarheid altijd beleden, ook om de
argumenten te weerleggen van
mensen die hun geringe christelijke
geest eraan toeschreven de Heer niet
te kunnen zien, zoals de eerste
leerlingen deden; of van degenen die
zeiden dat ze zich anders zouden
gedragen als ze Hem fysiek bij zich
hadden. “Hoeveel mensen zeggen
niet: ‘ik zou zijn gestalte willen zien,
zijn figuur, zijn kleding, zijn
schoeisel!’ Welnu, hier zie je Hem,
raak je Hem aan, eet je Hem. Je wilt
zijn kleding zien; maar Hij geeft
zichzelf aan jou, niet alleen opdat je
Hem ziet, maar Hem ook aanraakt,
Hem eet en Hem in je ontvangt. Moge
niemand zonder vertrouwen of met



lauwheid tot Hem naderen, maar
laat allen dat brandend, vurig en met
waakzaamheid doen.” 9 Een God die
dichtbij is

Van de heilige Jozefmaria leerden we
de aanwezigheid van Jezus in de
Eucharistie goed tot ons te laten
doordringen, opdat Hij echt in ons
leven kan binnenkomen en wij in dat
van Hem. Laten we naar Hem kijken
en Hem met de ogen van het geloof
beschouwen; Hem zien als iemand
die echt aanwezig is, want Hij ziet
ons, hoort ons, wacht op ons, spreekt
met ons, nadert ons, zoekt ons en
offert zich voor ons in de heilige Mis. 
10

Onze stichter merkte op dat er een
tendens is de Heer te beschouwen als
iemand die “ver weg is, waar de
sterren schitteren”, alsof Hij zich niet
om zijn schepselen bekommert. Men
gelooft in wezen niet “dat Hij ook
altijd bij ons is.” 11 We kennen



misschien mensen die menen dat Hij
zozeer van ons verschilt, dat hij niet
geeft om de grote en kleine
gebeurtenissen in het menselijk
leven. Wij weten echter dat het niet
zo is. “God is in den hoge en ziet de
kleinste dingen” ( Ps 137, 6, Vg), Hij
richt zijn aandacht vol liefde op ieder
van ons, Hij heeft belangstelling voor
alles wat ons bezighoudt.

“De God in wie wij geloven is niet
een ver wezen dat onverschillig het
lot van de mensen gadeslaat: hun
verlangens, hun strijd en angsten. Hij
is een Vader die zijn kinderen zozeer
liefheeft dat Hij het Woord, de
tweede Persoon van de heilige Drie-
eenheid, zendt opdat Hij, mens
geworden, voor ons zou sterven en
ons zou verlossen. Diezelfde
liefhebbende Vader trekt ons nu met
zachte hand naar zich toe door de
werking van de heilige Geest, die in
ons hart woont.” 12 Door zijn liefde
en zijn oneindige belangstelling voor



ieder van ons, wilde de Zoon niet
alleen mens worden en werken en
lijden als zijn broers, de mensen,
maar wilde Hij ook in de heilige
Hostie blijven. Hij is echt Emmanuel ,
God met ons. “De Schepper heeft een
onuitputtelijke liefde voor zijn
schepselen. Onze Heer Jezus Christus
heeft zijn barmhartigheid duidelijk
laten zien. En alsof dat nog niet
genoeg was heeft Hij de Eucharistie
ingesteld, opdat we Hem altijd dicht
bij ons kunnen hebben. Hij deed dit
ook omdat Hij, die niets nodig heeft,
bewogen door zijn Liefde, het niet
zonder ons wil stellen. We zullen niet
in staat zijn dat helemaal te
begrijpen.” 13 Akten van aanbidding

Laten we in aanbidding neerknielen
voor dit mysterie van geloof en
liefde. Op deze manier uiten we op
passende wijze ons geloof in de
Eucharistie, in Christus die werkelijk
aanwezig is met zijn Lichaam, zijn
Bloed, zijn Ziel en zijn Godheid. Deze



houding is ook nodig om onze liefde
op het niveau te brengen van een
passende beantwoording aan de
immense liefde van Jezus voor ieder
van ons (vgl. Joh 13, 1; Lc 22, 15). De
aanbidding van Christus in het
Sacrament - de aanbidding van God -
leidt uiterlijk en innerlijk tot een
houding van liefhebben. Het is geen
conventioneel ritueel, maar het is de
uitdrukking van een persoonlijk
offer van de mens. “In de heilige Mis
aanbidden wij God en vervullen zo
vol liefde de eerste plicht van het
schepsel tegenover zijn Schepper: ‘de
Heer uw God zult gij aanbidden en
Hem alleen dienen ( Deut 6, 13; Mt 4,
10). Niet met het kille en uiterlijke
vertoon van een knecht, maar met de
diepe waardering en het respect dat
zo eigen is aan de tedere liefde van
een kind.” 14

De uitdrukkingen van aanbidding -
zoals de buiging van het hoofd of van
het lichaam, de kniebuiging, het



knielen - laten respect en
genegenheid zien. Het is
onderwerping, kleinheid, verlangen
naar verenigd zijn, naar
dienstbaarheid, en dit alles uiteraard
zonder enige slaafsheid. Echte
aanbidding schept geen afstand
maar is een liefdevolle identificatie,
want “een kind van God gaat met de
Heer om als met zijn Vader. Deze
omgang is geen slaafs dienstbetoon
of formeel respect, puur uit
beleefdheid, maar is in tegendeel vol
oprechtheid en vertrouwen.” 15

De heilige Jozefmaria verzorgde de
uitingen van vroomheid met veel
liefde, hoe klein ze ook konden
lijken. Deze attenties zijn van belang,
want ze laten de fijngevoeligheid en
de kwaliteit van het geloof en de
liefde zien. “Wat een haast heeft
iedereen tegenwoordig in de omgang
met God! (...). Jij moet geen haast
hebben. Maak niet in plaats van een
vrome kniebuiging, een kronkelende



beweging met je lichaam. Dat zou
een bespotting zijn (…). Maak de
kniebuiging rustig, met eerbied.
Verzorg dit goed. En als je Jezus in
het Sacrament aanbidt, zeg Hem dan
met je hart: Adoro te devote, latens
deitas . Ik aanbid U, mijn verborgen
God.” 16

Nog meer belang hechtte hij aan de
innerlijke houding van liefde,
waarvan de eucharistische
vroomheid doordrongen moet zijn.
Bij de aanbidding van Jezus in het
Sacrament, bij het beschouwen van
zijn liefde voor ons, komt het
schepsel tot een diepgaande
verklaring Hem lief te hebben.
Woorden zijn nodig, maar daar blijft
het niet bij. Liefde blijkt vooral uit
feiten: “Moge ieder van ons in stilte
tot de Heer weten te zeggen dat niets
ons van Hem zal kunnen scheiden,
en dat Hij ons - door zich weerloos
beschikbaar te stellen onder de broze
uiterlijke schijn van brood en wijn -



tot zijn vrijwillige slaven heeft
gemaakt.” 17 In navolging van de
heilige Johannes van Damascus stelt
de heilige Thomas van Aquino dat de
uiterlijke vernedering bij de
aanbidding uitdrukking geeft aan de
innerlijke devotie, en de ziel ertoe
aanzet zich aan God te onderwerpen
en Hem te dienen. 18

We moeten niet bang zijn de Heer
steeds weer te zeggen dat wij van
Hem houden en dat we Hem
aanbidden. In tegendeel! Maar onze
woorden moeten samengaan met
een daadwerkelijke onderwerping
aan zijn wil. “God, onze Heer, wil
graag dat wij Hem elke ochtend
wanneer we Hem ontvangen zeggen:
Heer, ik geloof dat U het bent, ik
geloof dat U echt verborgen bent
onder de sacramentele gedaanten! Ik
aanbid U, ik houd van U! En als je
Hem een bezoek brengt in de kapel,
zeg het dan opnieuw: Heer, ik geloof
dat U echt aanwezig bent! Ik aanbid



U, ik houd van U! Dat is God
liefhebben. Zo zullen we steeds meer
van Hem gaan houden. Geef uiting
aan deze liefde door het volgende te
overwegen en in praktijk te brengen:
ik zal de dingen tot een goed einde
brengen uit liefde voor Jezus die ons
vanuit het tabernakel voorgaat.” 19

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Met heel mijn hart ben ik uw dienaar,
bij uw beschouwing ben ik niets

Verwondering over het mysterie van
liefde

Heel vaak heeft onze stichter over de
overgave van Jezus in de Eucharistie
gezegd: “Hij is voor jou gebleven, Hij
heeft zich tot dit extreme vernederd
uit liefde voor jou.” 20 Door zoveel
liefde zal iemand met een gelovig
hart diep geraakt worden en vol
verwondering zal hij op zijn beurt
willen beantwoorden, door zich
helemaal aan de Heer te geven. “Ik



sta verwonderd bij dit mysterie van
Liefde.” 21 Laten we dit gevoel, dit
vermogen van het verstand en van
de wil, voeden. We moeten er niet
aan willen wennen, opdat we het
eenvoudige innerlijk van het kind
behouden, dat zich verwondert over
de geschenken die zijn vader voor
hem bedenkt. Laten we onze diepe
dankbaarheid ook uiten: “Dank U,
Jezus, dank U, omdat U zich zo klein
hebt gemaakt om ons arme hart te
verzadigen.” 22 Het is logisch dat we
dan zingend eer geven aan God, onze
Vader, die zijn kinderen heeft willen
voeden met het Lichaam en Bloed
van zijn Zoon, en deze lofzang zal
ons altijd ontoereikend lijken. 23

Jezus is in de Eucharistie gebleven
om ons bij te staan in onze zwakheid,
twijfels, angsten en smarten; om ons
te helpen als wij ons eenzaam,
verslagen of ontmoedigd voelen; om
ons te vergezellen op onze weg; om
ons te steunen in de strijd, maar



vooral om ons te leren liefhebben,
om ons tot zijn Liefde aan te trekken.
“Wanneer je de heilige Hostie
beschouwt, uitgestald in de
monstrans op het altaar, denk dan
eens aan de enorme liefde en
tederheid van Christus. Ik
beredeneer het aan de hand van
mijn liefde voor jullie. Als ik ver weg
aan het werk zou zijn, en
tegelijkertijd dicht bij ieder van jullie
kon blijven, dan zou ik dat heel graag
doen!

Christus kan dat! Hij houdt van ons
met een liefde die oneindig veel
groter is dan de liefde van alle
mensen samen. Hij is gebleven zodat
wij ons altijd met zijn allerheiligste
Mensheid kunnen verenigen, maar
ook om ons te helpen, te troosten en
te sterken opdat wij trouw kunnen
zijn.” 24

“Uw gedachten zijn nu eenmaal niet
mijn gedachten, mijn wegen niet uw



wegen - is de godsspraak van de Heer
- maar zoals de hemel hoog boven de
aarde is, zo hoog gaan mijn wegen
uw wegen te boven en mijn
gedachten uw gedachten” ( Jes 55,
8-9). De logica van de Eucharistie
overtreft iedere menselijke logica,
niet alleen omdat de aanwezigheid
van Christus onder de sacramentele
gedaanten een mysterie is dat we
met ons verstand nooit volledig
zullen kunnen vatten, maar ook
omdat de gave van Christus in de
Eucharistie de kleinheid van het
menselijk hart, dat van alle
mensenharten samen, volledig te
boven gaat. Zoveel edelmoedigheid
kan voor onze vermogens
onverklaarbaar lijken, doordat die
zeer ver staat van het grote of kleine
egoïsme waarvan wij zo vaak last
hebben.

“De grootste dwaas die er ooit
geweest is en er ooit zal zijn, is Hij.
Bestaat er een grotere dwaasheid



dan de manier waarop Hij zich
overgaf, en aan wie?

Het zou al dwaas geweest zijn als Hij
een weerloos Kind gebleven was;
maar dan zouden heel wat
kwaadwillige mensen vertederd zijn
geraakt en gedurfd hebben Hem te
mishandelen. Dat leek Hem niet
genoeg. Hij wilde zich nog meer
vernederen, zich nog meer geven. En
Hij maakte zich tot voedsel, Hij werd
Brood.

Goddelijke Dwaas! Hoe behandelen
de mensen U…? En ik?” 25

Om tot Jezus in het Sacrament te
naderen is een groot hart nodig.
Hoewel het geloof een vereiste is,
moet men om een eucharistische ziel
te zijn ook “kunnen liefhebben” en
“zich aan anderen kunnen geven”.
Dit doen we door in onze kleinheid
de overgave van Christus aan ieder
mens te imiteren. Op basis van zijn
persoonlijke ervaring heeft de heilige



Jozefmaria ons toevertrouwd: “Hoe
vaak we de Heer bezoeken hangt van
twee factoren af: van ons geloof en
van ons hart, van het zien van de
waarheid en van het liefhebben van
de waarheid.” 26 In de ‘school’ van de
heilige Jozefmaria

Onze stichter was nog heel jong toen
hij heeft ervaren hoe groot de liefde
van Christus moet zijn door in dit
sacrament te blijven. Omdat hij
liefhad en een groot geloof had - “een
geloof dat je kon snijden” - kan men
hem “als voorbeeld stellen van een
mens die weet lief te hebben”.
Vandaar dat “de dwaasheid uit
liefde” van de Heer, die zich in dit
sacrament aan ons gaf, “zijn hart
gestolen had”. Hij begreep dat de
Heer tot dit toppunt van
zelfverloochening en vernedering
kwam door zijn tedere en sterke
liefde voor ieder van ons. Daardoor
was hij ook in staat aan deze liefde te
beantwoorden, zonder in



anonimiteit te vervallen. Hij voelde
zich direct door Christus
aangesproken die zich voor hem en
voor allen offerde in de Eucharistie.
Met betrekking tot het heilig misoffer
kon hij schrijven: “onze Mis, Jezus...” 
27

Laten we iedere dag opnieuw deze
weg van onze stichter volgen en de
Heer, samen met de apostelen,
vragen: adauge nobis fidem ,
vermeerder ons geloof! In de ‘school’
van Jozefmaria kunnen we leren hoe
we ons aan de anderen kunnen
geven, om te beginnen aan de
personen om ons heen, door attent te
zijn en een offergezinde liefde te
hebben. Zo zullen ook wij in het
mysterie van de eucharistische liefde
kunnen binnengaan en ons met het
offer van Christus kunnen verenigen.
Ook de liefde voor de Heer in het
Sacrament zal helpen om ons aan de
anderen te geven, liefst zonder dat ze
het merken en zonder er belang aan



te hechten: zoals Hij, door
onopgemerkt te blijven. “Uit liefde -
en om ons te leren wat liefde is -
kwam Jezus op de aarde en is Hij
onder ons gebleven in de
Eucharistie.” 28

We moeten in ons gedrag het oblatus
est quia ipse voluit ( Jes 53, 7, Vg) van
Jezus imiteren; vastbesloten zijn om
ons over te geven aan de geliefde
persoon, te doen wat hij verwacht en
vraagt. We hebben een zuiver hart
nodig, met oprechte gevoelens, dat
vrij is van het ongeordende ik. “De
uitingen van liefde moeten uit het
hart voortkomen en gevolgd worden
door een getuigenis van een
christelijke levenswandel (…). Laten
onze woorden oprecht, duidelijk en
opportuun zijn; dat ze troost geven,
een steun zijn en vooral dat ze
anderen naar het licht van God
brengen.” 29



Iemand zijn met een eucharistische
ziel, betekent meer dan een aantal
ceremonies in acht nemen, hoewel
dat natuurlijk nodig is. Het gaat om
de volledige overgave van onszelf, uit
liefde voor Degene die zich aan ons
gaf en dat met een grenzeloze
edelmoedigheid blijft doen. Van de
Maagd Maria kunnen wij de
onvoorwaardelijke nederigheid en
beschikbaarheid leren om Jezus lief
te hebben, Hem te ontvangen en te
dienen. Zoals onze stichter aangaf
kunnen wij vaak overwegen dat zij
“zonder zonde werd geboren om
Christus in haar schoot te kunnen
ontvangen.” We kunnen ons de vraag
stellen waarmee hij deze aansporing
afsloot: “Als onze dankzegging in
verhouding moet staan met het
geschenk dat we hebben ontvangen,
moeten we dan niet één grote
Eucharistie van onze dag maken?” 30

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur



Gezicht en tast en smaak vergissen
zich in U, alleen bij woorden staat nog
ons geloof

Met het licht van het geloof

Hoe duidelijk is het dat de zintuigen
bij het Allerheiligst Sacrament
tekortschieten! De zintuiglijke
waarneming, de natuurlijke weg
voor onze intelligentie om de dingen
te kennen zoals ze zijn, voldoet hier
niet. Alleen het gehoor voorkomt dat
de zintuigen volkomen falen. Alleen
door naar het Woord van God te
luisteren, dat bekend maakt wat het
verstand met het gevoel niet
waarneemt, en door dat Woord met
geloof te ontvangen, weet men dat er
- ook al lijkt het anders - geen brood
meer is, maar het Lichaam van
Christus en dat er geen wijn meer is,
maar het Bloed van de Verlosser.

Ook de intelligentie faalt, want zij
slaagt er niet in te begrijpen - en zal
dat ook nooit kunnen - dat de



gedaanten van brood en wijn
waarneembaar blijven, terwijl de
substantiële werkelijkheid het
Lichaam en Bloed van Christus
vormt. “Wat gij niet begrijpt of ziet,
wordt in diep geloof beleden, buiten
de orde der natuur.” 31

De goddelijke deugd van het geloof
geeft een zekerheid over het
Mysterie van de Eucharistie die voor
het menselijke verstand onmogelijk
lijkt. “Heer, ik geloof vast. Ik dank U
voor de gave van het geloof! Ik geloof
in U! Ik geloof in dit wonder van
liefde, in uw werkelijke
aanwezigheid onder de
eucharistische gedaanten na de
consecratie op het altaar en in de
tabernakels waar U bewaard wordt.
Ik geloof méér dan wanneer ik U met
mijn oren zou horen, méér dan
wanneer ik U met mijn ogen zou zien
en méér dan wanneer ik U met mijn
handen zou aanraken.” 32



“Heel het geloof is betrokken bij het
geloven in Jezus, in zijn werkelijke
tegenwoordigheid onder de
gedaanten van brood en wijn.” 33

Geloof in de macht van de schepper;
geloof in Jezus die zegt: “Dit is mijn
Lichaam” en er aan toevoegt “dit is
de kelk van mijn Bloed.” Geloof in de
onuitsprekelijke werking van de
heilige Geest, die betrokken is bij de
Menswording van het Woord in de
schoot van de Maagd Maria en die
betrokken is bij de wonderbaarlijke
eucharistische verandering in de
transsubstantiatie.

Geloof in de Kerk die ons leert:
“Christus onze Verlosser zei dat het
werkelijk zijn Lichaam is dat Hij
offerde onder de gedaante van brood
( Mt 26, 26 e.v.; Mc 14, 22 e.v.; Lc 22,
19 e.v.; 1 Cor 11, 24 e.v.). Vandaar dat
de Kerk van God altijd de stellige
overtuiging heeft gehad, en in dit
heilig Concilie opnieuw verklaart,
dat door de consecratie van het



brood en de wijn een verandering
plaatsvindt van de hele substantie
van het brood in de substantie van
het lichaam van Christus onze Heer,
en van de hele substantie van de
wijn in de substantie van zijn Bloed.
Deze verandering is door de heilige
katholieke Kerk treffend en in de
eigenlijke betekenis
transsubstantiatie genoemd.” 34

In de lijn van dit concilie en van de
Traditie heeft het latere Leergezag
het volgende benadrukt: “Elke
theologische verklaring die probeert
inzicht te geven in dit geheim moet -
om overeen te kunnen stemmen met
ons geloof - vasthouden aan de
overtuiging dat brood en wijn,
onafhankelijk van ons denken, na de
consecratie opgehouden hebben te
bestaan. Vanaf dat moment is het
aanbiddenswaardige Lichaam en
Bloed van onze Heer tegenwoordig
onder de sacramentele gedaanten
van brood en wijn.” 35



Ik wil jullie aanraden om - vooral in
dit Eucharistisch Jaar - enkele van de
belangrijkste documenten van het
Leergezag van de Kerk over het
Allerheiligst Sacrament opnieuw te
lezen en te overwegen. 36 Laten we
deze teksten met een diepe
dankbaarheid in ons opnemen en
onze obœdientia fidei , onze
gehoorzaamheid aan het Woord van
God versterken, dat ons in dit
onderricht wordt doorgegeven met
het gezag dat door Jezus Christus aan
de Kerk is gegeven. 37 Credo
quidquid dixit Dei Filius; nil hoc
verbo veritatis verius

De woorden van Gods Zoon zijn mijn
geloof; geen waarheid sterker dan dit
woord der waarheid

Woorden van leven

Ons geloof baseert zich op de
woorden van de Heer zelf. De Kerk
heeft die altijd in letterlijke zin
opgevat. Na de vermenigvuldiging



van de broden en de vissen
verklaarde de Heer: “Ik ben het
levende brood dat uit de hemel is
neergedaald. Als iemand van dit
brood eet, zal hij leven in
eeuwigheid. Het brood dat Ik zal
geven is mijn vlees, ten bate van het
leven der wereld” ( Joh 6, 51). Hij
sprak niet in figuurlijke zin, want
dan zou Hij toen velen - inclusief
enkele leerlingen - aanstoot namen
aan deze woorden, het op een andere
manier hebben uitgelegd. Dat deed
Hij niet. In tegendeel. Opnieuw
bevestigde Hij met kracht: “Wie mijn
vlees eet en mijn bloed drinkt heeft
eeuwig leven en Ik zal hem doen
opstaan op de laatste dag. Want mijn
vlees is echt voedsel en mijn bloed is
echte drank” ( Joh 6, 54-55). En opdat
ze niet zouden denken dat Hij zich
als voedsel zou aanbieden in de
materiële en waarneembare zin van
het woord, voegde Hij er aan toe:
“Het is de Geest die levend maakt,
het vlees is van geen nut. De



woorden die Ik tot u gesproken heb
zijn geest en leven” ( Joh 6, 63).

Het zijn woorden van het Verbum
spirans amorem : woorden die uit
liefde zijn gesproken, woorden die
naar de liefde voeren. Ze openbaren
de liefde van God voor de mensheid
en kondigen de Blijde Boodschap
aan: “De heilige Drie-eenheid is
verliefd geworden op de mens.” 38

Waarom zou Hij dan geen
belangstelling hebben voor onze
dingen? En waarom zou Hij ons niet
te hulp komen wanneer dat nodig is?
“Maar Sion zegt: De Heer heeft mij
verlaten, mijn God heeft mij
vergeten! Kan een vrouw haar
zuigeling vergeten? Zou een moeder
zich niet ontfermen over het kind
van haar schoot? En ook al zou een
moeder haar kind vergeten, neen, Ik
vergeet u nooit!” ( Jes 49, 14-15). Door
de menswording van het Woord
komt deze belangstelling en zorg van
God, voor ieder van ons, door zijn



menselijk Hart tot ons. “Jezus raakt
ontroerd bij het zien van honger en
lijden, maar vooral bij
onwetendheid. Jezus zag een grote
menigte. Hij gevoelde medelijden
met hen, want ze waren als schapen
zonder herder; en Hij begon hen
uitvoerig te onderrichten” 39 ( Mc 6,
34).

Een houding van vertrouwen

Op natuurlijk vlak is het
vanzelfsprekend om de zintuiglijke
ervaring als basis van de wetenschap
en de kennis te onderstrepen. Maar
als de ogen “aan de aardse dingen
blijven kleven” is het niet
onwaarschijnlijk of vreemd dat
gebeurt wat onze stichter als volgt
beschreef: “De ogen van de ziel
worden troebel. Onze
zelfgenoegzame rede meent alles uit
eigen kracht te kunnen begrijpen,
zonder God nodig te hebben (…). Het
menselijk verstand meent ten slotte



de spil van het heelal te zijn en
gelooft opnieuw in het ‘Gij zult als
goden zijn’ ( Gen 3, 5). En van
eigenliefde vervuld, keert het Gods
liefde de rug toe.” 40 In een tijd die
“wereldwijd een klimaat bevordert
waarin alles om de mens draait,
waarin een materialistische sfeer
heerst en waarin men geen weet
heeft van de hemelse roeping van de
mens,” 41 moeten wij in onszelf en bij
anderen een open houding en een
redelijk vertrouwen in het woord
van de ander bevorderen.

Eerder wees ik er op dat men moet
“kunnen beminnen” om de
“goddelijke overvloed” 42 van de
Eucharistie te kunnen begrijpen.
Bedenk dat men ook moet “kunnen
luisteren” en vooral in God en zijn
Kerk moet vertrouwen. Het geloof in
de aanwezigheid van Jezus in het
allerheiligst Sacrament, wat de
onderwerping en tegelijkertijd de
verheffing van het verstand



veronderstelt, bevrijdt ons uit deze
spiraal die ons van God, maar ook
van de anderen, verwijdert. Het
geloof beschermt ons tegen deze
“totale hoogmoed” die “de ergste van
alle kwalen is”. 43 Het helpt ons ook
om het verstand te buigen voor het
ongeschapen Woord, dat verborgen
is in de gedaante van brood, en om
niet alleen te vertrouwen op onze
zintuigen en ons eigen oordeel. Het
gezag van God, van God die zich niet
vergist en zich ook niet kan
vergissen, zal in ons versterkt
worden.

In het tabernakel gaat sterkte schuil.
Het is het veiligste toevluchtsoord bij
twijfels, angsten en zorgen. 44 Dit is
het sacrament van het Nieuwe
Verbond, van het eeuwigdurende
Verbond. Het is het laatste en
definitieve verbond, want het is niet
mogelijk zich nóg meer te geven.
Zonder Christus zouden de mens en
de wereld in de duisternis zijn. En



ook in het leven van de christen zal
er steeds meer duisternis zijn,
naargelang hij zich verder van God
verwijdert. Dit sacrament, met zijn
blijvende nieuwheid, verdrijft het
oude, het ongeloof en de zonde voor
altijd. “We moeten ons losmaken van
alles wat vergankelijk, schadelijk en
nutteloos is: van moedeloosheid,
gebrek aan vertrouwen, droefheid of
lafheid. De heilige Eucharistie brengt
de kinderen van God een nieuwe
aanwezigheid van het goddelijke. We
moeten antwoorden in novitate
sensus ( Rom 12, 2), door de
vernieuwing van onze gevoelens en
handelingen. Er is ons een nieuwe
bron van energie gegeven, een
machtige wortel die op de Heer is
geënt” 45 .

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas



Alleen de godheid verborg zich aan
het kruis, maar hier verbergt zich ook
de mensheid

Met Christus op Calvarië

De viering van de Eucharistie plaatst
ons op Calvarië, want “in dit
goddelijk offer dat tijdens de Mis
voltrokken wordt is dezelfde Christus
aanwezig die zich eenmaal op
bloedige wijze op het altaar van het
kruis offerde ( Hebr 9, 27) (…). Hij
wordt nu op onbloedige wijze
geofferd. De offergave is één en
dezelfde. Door het priesterlijk
dienstwerk offert zich nu Dezelfde
die zich eertijds aan het kruis ten
offer opdroeg; alleen de wijze van
offeren is verschillend”. 46 Wij
hebben allen toegang tot Calvarië,
“niet alleen door een van geloof
vervulde herinnering, maar ook door
werkelijk contact, aangezien dit offer
telkens opnieuw tegenwoordig wordt
gesteld en sacramenteel voortduurt



in iedere gemeente die het offer
brengt door de handen van de
gewijde priester”. 47

Aan een ander kruis op Golgota,
dichtbij dat van Jezus, hangt Dimas,
de berouwvolle moordenaar. Wij zijn
met hem aanwezig bij dezelfde
Persoon en bij dezelfde dramatische
gebeurtenis. Ook hebben wij -
althans dat willen we - hetzelfde
diepe geloof in deze Persoon. Dimas
geloofde dat Jezus het Rijk van God
met zich mee zou brengen en, vol
berouw, verlangde hij er naar samen
met Christus in dat Rijk te zijn. Ook
wij geloven dat Hij God is, de Zoon
van God die mens geworden is om
ons te verlossen. Maar anders dan
deze berouwvolle zondaar, die wel
de mensheid van Christus zag maar
niet zijn godheid, zien wij in het
sacrament noch de godheid, noch de
mensheid van Jezus.

De berouwvolle rover



In tegenstelling tot de andere
misdadiger erkende Dimas schuld.
Hij aanvaardde de verdiende straf
voor zijn fouten en beleed de
heiligheid van Jezus: “Hij heeft niets
verkeerd gedaan” ( Lc 23, 41). Ook
wij smeken de Heer ons op te nemen
in zijn Rijk. Om Hem met een
zuiverder hart te kunnen ontvangen
belijden we onze schuld en vragen
we Hem om vergiffenis, zonodig door
eerst met een opbouwend berouw
het sacrament van de verzoening te
ontvangen, zoals de Kerk ons leert.

“Het wordt als passend beschouwd
dat iemand slechts op heilige wijze
het gewijde dienstwerk verricht (...),
nog meer reden voor de christen om
Hem nooit zonder diepe eerbied en
heiligheid te ontvangen. Hij dient
aandachtig deze schokkende
woorden van de apostel te lezen:
‘Wie eet en drinkt zonder het
lichaam te onderkennen, eet en
drinkt zijn eigen vonnis’ ( 1 Cor 11,



29). Daarom worden degenen die te
communie willen gaan herinnerd
aan zijn gebod: ‘Men moet zichzelf
onderzoeken’ ( 1 Cor 11, 28).

Volgens het gebod van de Kerk kan
iemand die weet dat hij een
doodzonde heeft bedreven niet te
communie gaan, ook niet wanneer
hij diep berouw heeft, als hij niet
eerst het sacrament van de biecht
ontvangt.” 48

De nederigheid van de gekruisigde
Christus bracht Dimas ertoe zich na
de woorden van Jezus niets in te
beelden, maar het lijden
zachtmoedig te aanvaarden en de
verleiding te weerstaan om in
opstand te komen. “Nederigheid van
Jezus: in Betlehem, in Nazaret, op de
Calvarieberg… Maar nog meer
vernedering in de heilige Hostie;
meer dan in de stal, dan in Nazaret,
dan aan het Kruis.” 49 Laten we de 
latro pœnitens , de berouwvolle



rover, navolgen in zijn nederige
houding, vooral omdat wij bij het
voorbeeld van Jezus die tot het
uiterste gaat in de Eucharistie, door
ons geloof meer zien dan hij met zijn
ogen op de Calvarieberg kon zien. Als
het ‘ik’ hoogmoedig de kop opsteekt
en het recht op gemakzucht,
sensualiteit, erkenning of
dankbaarheid opeist, dan is het beste
geneesmiddel naar de Gekruisigde te
kijken, naar het tabernakel te gaan
en op sacramentele wijze deel te
nemen aan zijn offer. Tot deze
conclusie kwam onze stichter die een
punt van De Weg als volgt afsloot:
“Hoezeer ben ik daarom niet
verplicht om van de Mis te houden!” 
50 Leerstoel van alle deugden

De heilige Thomas van Aquino
schrijft hoe Christus aan het Kruis
een voorbeeld geeft van alle
deugden. “Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram.” 51 We hoeven maar een



blik op de Gekruisigde te richten om
alles te ontdekken wat we nodig
hebben. Hij insisteert: “Nullum enim
exemplum virtutis abest a Cruce,” 52

we hebben er een voorbeeld van alle
deugden. Ze zijn voor iedereen
duidelijk en in overvloed aanwezig:
sterkte, geduld, nederigheid,
onthechting, genegenheid,
gehoorzaamheid, verachting van
aanzien bij de mensen, armoede,
overgave…

Ook van de Eucharistie kunnen we
zeggen dat zij een leerstoel is van
liefde en nederigheid. Door deze
goddelijke gave kunnen we sterker
worden bij het beoefenen van de
andere christelijke deugden. “In de
heilige Eucharistie en in het gebed
hebben we een leerstoel die ons
aangeeft hoe we iedereen met
vreugde horen te dienen: hoe we in
dienstbaarheid leiding kunnen
geven; in vrijheid kunnen
gehoorzamen, écht gehoorzamen;



hoe we met respect voor de
verscheidenheid de eenheid kunnen
nastreven, en onderling heel
verenigd kunnen zijn.” 53

De Eucharistie is vooral een leerstoel
van deugden om dagelijks in praktijk
te brengen: op het werk, in het gezin
en in de andere gewone
omstandigheden van het leven. We
moeten kunnen wachten, er voor
iedereen zijn, altijd beschikbaar
zijn... De stilte van Jezus in het
Sacrament is vooral veelzeggend
voor wie zich moet heiligen nel bel
mezzo della strada , midden op straat
- zoals ons geval is - en opgenomen
wordt door duizenden schijnbaar
onbelangrijke bezigheden. Vanaf de
stilte van deze zetel geeft Hij ons
duidelijk aan dat het gewone leven,
dat in alle eenvoud verloopt, ons
voortdurend de mogelijkheid biedt
tot heiligheid en apostolaat. Dit leven
heeft de volle rijkdom en de kracht
van God die bij alles betrokken is, die



met ons spreekt en een
belangstelling voor ons heeft die
zelfs tot het verlies van een
hoofdhaar gaat (vgl. Mt 10, 29).

Als we naar Jezus in het sacrament
kijken worden we doordrongen van
de noodzaak een zuivere intentie te
hebben. We zullen niets anders meer
willen dan de wil van God doen en
de zielen dienen, opdat ze de hemel
bereiken. We zullen de hemelse
reikwijdte ontdekken van onze
overgave aan de anderen, en ons
willen geven door met anderen mee
te leven en dat te doen met geduld,
onopvallend en zonder ophef te
maken. We zullen uiting geven aan
onze vriendschap en genegenheid
door, misschien kleine, maar
concrete en doeltreffende attenties;
door een groot hart te hebben en
door tijd voor anderen vrij te maken.
We zullen voor iedereen het juiste
woord weten te vinden, de nodige
raad en troost weten te geven en met



een uitleg van de kerkelijke leer of
een broederlijke vermaning weten te
helpen.

“Hij vernedert zich tot alles, duldt
alles, stelt zich aan alles bloot -
heiligschennis, godslastering, de kille
onverschilligheid van veel mensen -
om, al was het maar aan één enkele
mens, de mogelijkheid te bieden het
kloppen van zijn doorboorde hart te
horen.” 54 Zich geven in dienst van de
anderen

De aanwezigheid van Jezus in het
tabernakel laat zien hoe doeltreffend
het is “zich te verbergen en te
verdwijnen”. Dit is iets anders dan
het dolce far niente , het zalig
nietsdoen, het zich van anderen
distantiëren of geen invloed willen
uitoefenen op de eigen omgeving en
op de gebeurtenissen rond het gezin,
het beroep en de sociale contacten.
Het betekent dat we alle eer aan God
geven, de vrijheid van de anderen



respecteren en hen in de richting van
de Heer “duwen”, niet met een
heleboel drukte, maar met de
“dwang” van de eigen overgave en
een blije en edelmoedige
deugdzaamheid.

Als we naar de Heer in het
Sacrament kijken zien we dat het
nuttig is “onszelf tot brood te maken”
opdat de anderen zich kunnen
voeden met ons gebed, met onze
dienstbaarheid en onze vreugde.
Hierdoor kunnen ze verder op hun
weg naar de heiligheid. Het zal ons
overtuigen van de noodzaak van “het
verborgen en stille offer,” 55 zonder
drukte te maken, zonder overbodige
woorden. “Jezus wilde in de
Eucharistie blijven uit liefde… voor
jou.

Hij bleef, hoewel Hij wist hoe de
mensen Hem zouden ontvangen… en
hoe jij Hem ontvangt.



Hij bleef om voedsel voor jou te zijn,
om met jou te kunnen spreken
wanneer je Hem opzoekt en Hem
vertelt wat je bezighoudt. Hij bleef
opdat je, door het gebed bij het
tabernakel en door de heilige
Communie, elke dag meer van Hem
gaat houden en bereikt dat veel, heel
veel andere mensen dezelfde weg
volgen.” 56

Als we willen worden zoals Jezus,
dan zien we in de Eucharistie met
goddelijke welsprekendheid dat we
ons volledig aan de anderen moeten
geven, zonder te marchanderen, tot
we van ons leven één grote dienst
hebben gemaakt. “Je zult heilig
worden als je in staat bent van de
anderen te houden en hen het leven
aangenaam maakt, zonder God
daardoor te beledigen, ook als het je
moeite kost.” 57 Ambo tamen
credens atque confitens, peto quod
petivit latro poenitens



Toch blijf ik beide prijzen en geloven,
en vragen wat de goede rover vroeg

Het ritme van het berouw

Laten we teruggaan naar de
gebeurtenis op Calvarië om naar de
smeekbede van de berouwvolle
moordenaar te luisteren. Bij de
overweging van het Adoro te devote
werd de heilige Jozefmaria door zijn
woorden getroffen. “Ik heb vaak het
vers van de eucharistische hymne
“Peto quod petivit latro poenitens”
herhaald, en raak telkens weer
ontroerd: vragen zoals de
berouwvolle rover!

Hij erkende dat hij een zodanig
wrede straf wél verdiend had… En
met één woord wist hij het Hart van
Christus te stelen en de poort van de
hemel voor zichzelf te openen.” 58

Bij de moeilijkheden die er in zijn
laatste levensjaren in de Kerk waren,
klampte onze stichter zich nog meer



vast aan de goddelijke
barmhartigheid, door God om begrip
en liefde te vragen voor zichzelf en
voor anderen. Hij meende zelf geen
verdiensten te hebben en schreef
alles aan God toe. “De Heer heeft
alles gedaan”, verzekerde hij dan. Bij
tegenspoed en beproeving deed hij
geen beroep op de rechtvaardigheid
om hulp van de Heer te krijgen, maar
hij nam zijn toevlucht tot de
barmhartigheid van God. Zo leidde
het geloof in Christus hem tot het
berouw, tot een standvastige en
vreugdevolle bekering. Met deze
logica handelde onze stichter in de
vaste overtuiging dat cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies ( Ps
50 [51], 19), dat God een berouwvol
en vernederd hart niet veracht.

Met zijn voorspraak in de hemel
kunnen wij ons het ritme van geloof
en berouw ook eigen maken dat een
onmiskenbaar teken is van
authentiek geestelijk leven. De



omgang met Christus in de
Eucharistie zal ons vertrouwen in de
barmhartigheid van de Heer op veel
manieren versterken en ons helpen
onze ellende te ontdekken, deze aan
de voet van het Kruis te leggen en, bij
al onze zwakheden, met de strijd
tegen onze gebreken het Kruis van
de Heer in ons leven op te richten.

Vertrouwen op de goddelijke
barmhartigheid

Dimas ondervond de barmhartigheid
en de genade van God door een
wending te geven aan wat zijn
‘beroep’ was geweest: een leven van
plundering en diefstal. Aan het kruis
“viel hij Christus aan”. Hij wist zijn
hart te “stelen” en ging met Hem de
eeuwige glorie binnen. Onze Stichter
heeft ons de “liefdevolle gewoonte
om tabernakels te bestormen” 59

doorgegeven. Hij heeft ons bovenal
geleerd ons geheiligde werk met het
offer van Jezus in de Mis te



verenigen, om vervolgens verder te
kunnen werken op basis van de
kracht die uit Zijn offer voortvloeit.

De ervaring van de latro poenitens is
ook de onze. Ook wij verwachten
onze heiliging van de
barmhartigheid van de Heer. De
gaven van zijn vergeving en genade
werken door in de broederlijkheid
waarmee we iedereen behandelen,
want de heiligheid en volmaaktheid
staan in direct verband met de
barmhartigheid. De Heer zelf zegt
dat duidelijk: “Wees volmaakt zoals
jullie hemelse Vader volmaakt is” ( 
Mt 5, 48); en “Wees barmhartig zoals
jullie hemelse Vader barmhartig is” ( 
Lc 6, 36).

Maar wij moeten voor ogen hebben
dat “barmhartigheid meer is dan een
houding van medelijden.
Barmhartigheid is een overvloed van
liefde die niet te scheiden is van een
overvloed van gerechtigheid.” 60 Het



betekent eenvoudigweg zich aan de
anderen geven zoals de barmhartige
Samaritaan deed: de eigen plichten
niet verzaken en vastbesloten zijn de
gemakzucht te overwinnen en
afstand te doen van kleine en minder
kleine persoonlijke plannen en
belangen. “Barmhartigheid betekent
het hart op de goede plaats hebben.
Het zal menselijk en goddelijk
gesterkt worden door een
gedecideerde, opofferende,
edelmoedige liefde.” 61

Zo bezien is deze innerlijke houding
ook van toepassing op Christus, God
en Mens. Het zou dwaas zijn onze
barmhartigheid te richten op God in
zichzelf, maar het is niet dwaas met
betrekking tot de Mensheid van
Jezus. Hij heeft ons immers gezegd
dat Hij onze barmhartigheid
tegenover zijn broeders de mensen,
zelfs de kleinsten, beschouwt als
gericht tot Zichzelf (vgl. Mt 25, 40).
Bovendien kunnen wij in zekere zin -



als eerherstel - onze barmhartigheid
uiten tegenover de Mensheid van de
Heer die in het tabernakel verborgen
is, waar Hij zich aan ons laat zien als
“de Grote Eenzame.” Het is een
uitgesproken uiting van liefde en
vroomheid Hem in de “kerker der
Liefde” te bezoeken, waar Hij
“vrijwillig opgesloten” 62 is, omdat Hij
voor altijd, tot aan het einde, bij ons
wil blijven.

Er zijn veel mogelijkheden om Hem
goed te behandelen, te vergezellen
en genegenheid te geven. De heilige
Jozefmaria moedigde ons aan dat te
doen: “Jezus, verborgen in het
Sacrament, wacht U in veel verlaten
tabernakels vol liefde op ons. Ik
vraag U dat wij U in de tabernakels
van onze centra altijd goed
behandelen, dat we U omringen met
onze liefde, onze aanbidding, ons
eerherstel, met de wierook van de
kleine overwinningen, met het
berouw over onze nederlagen.” 63



Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

Ik zie geen wonden als eens Thomas
deed, maar U, mijn God, zal gelden
mijn geloof

De houding die Thomas aanvankelijk
had

Acht dagen na de verrijzenis van
Jezus is Thomas in de zaal van het
Laatste Avondmaal aanwezig en kijkt
naar de Heer die hem zijn wonden
toont en zegt: “Kom hier met uw
vinger en bezie mijn handen. Steek
uw hand uit en leg die in mijn zijde,
en wees niet langer ongelovig maar
gelovig” (Joh 20, 27). Bij de
Eucharistie bevinden wij ons ook
voor zijn verheerlijkte Lichaam,
hoewel dat tegelijkertijd in de staat
van slachtoffer is - Christus passus -
vanwege de sacramentele scheiding
van lichaam en bloed. “Het
Eucharistisch offer stelt niet alleen
het mysterie van het lijden en



sterven van de Verlosser
tegenwoordig, maar ook het mysterie
van de Verrijzenis waarmee zijn
offer is bekroond. Als de levende en
verrezene, wordt Christus in de
Eucharistie het “brood des levens” ( 
Joh 6, 35 en 48), het “levende brood” (
Joh 6, 51). 64

Wij kunnen ons voorstellen dat de
apostel Thomas toen Jezus in de Hof
van Olijven gevangen werd genomen
en ook daarna - bij het ‘menselijk
mislukken’ van Christus - verward,
teleurgesteld en wanhopig was. Door
zijn innerlijke ontreddering lag alles
misschien bijzonder gevoelig en
kostte het hem daarom meer moeite
dan de andere tien, om de Verrijzenis
van de Heer te accepteren. Het viel
hem bijzonder zwaar opnieuw in
Jezus te geloven, op Hem te hopen en
een vast vertrouwen in Hem te
krijgen. Kortom, het kostte hem
moeite om Hem te beminnen en zich



door Hem bemind te weten. En hij
ging voorwaarden stellen.

God heeft zich geleidelijk
geopenbaard en de geschiedenis van
de Openbaring vertaalt zich op
persoonlijk vlak in de weg van het
geloof van ieder. Elke nieuwe stap op
deze weg betekent een innerlijke
overgave die ook ‘nieuw’ is, die
moeite kost en verplicht tot een
grotere identificatie met Christus.
Het eigen-ik raakt hierdoor steeds
meer op de achtergrond. Het is goed
dat we gewaarschuwd zijn, want de
reactie van de heilige Thomas kan
ook de onze zijn: een houding van
ongeloof, de weerstand om zonder
voorbehoud te geloven, of om een
groter geloof te hebben. Dit is niet
iets om van op te kijken of van te
schrikken, maar iets om te
overwinnen door voor het
tabernakel, of bij andere
gelegenheden, met een groter geloof
te herhalen: Dominus meus et Deus



meus! - Mijn Heer en mijn God! ( Joh
20, 28).

De apostelen geloofden in Jezus als
profeet en gezant van God, als de
Messias en de Heiland van Israël, als
de Zoon van God. Maar ze hadden
zich geen nauwkeurige voorstelling
gemaakt van de manier waarop de
verlossing zou plaatsvinden en welke
vorm het Rijk van hun Meester zou
aannemen. De nauwkeurige
beschrijvingen waarmee Jezus, ten
minste drie keer, zijn lijden en dood
aankondigde, konden ze niet
helemaal begrijpen. Daarna werden
ze, deels door hun traagheid, deels
door heel de tragedie van het lijden,
met geweld voor het plan van God
geplaatst, en ze faalden allemaal,
behalve de heilige Johannes. Het
kostte in het bijzonder de heilige
Thomas moeite om de verheerlijkte
realiteit van de verrezen Christus te
aanvaarden. Maar door de
verschillende verschijningen van de



Heer werd zijn terughoudendheid
weggenomen. Hij overwon zijn
geestelijke slapheid, zoals ik net zei,
met een prachtige uiting van geloof
en liefde: Dominus meus et Deus
meus! Het uur van de beproevingen

We mogen niet uitsluiten dat er, om
verschillende redenen, ook bij ons
verzet kan opkomen om te geloven:
door een opeenhoping van negatieve
ervaringen, door de tegenwerking
van een antichristelijke omgeving, of
door “een onverwachte ontmoeting
met het Kruis” 65 , dat zich concreet
en hard aan ons voordoet. “God
vraagt ons een totale verloochening
en soms komt de arme mens van
leem - waarvan we gemaakt zijn - in
opstand, vooral als ons ‘ik’ bij onze
bezigheden de plaats inneemt die
voor God hoort te zijn.” 66

Door dergelijke situaties goed aan te
pakken komen we de moeilijkheden
met de genade van God te boven. Het



zijn uitnodigingen om dichter bij God
te komen, Hem beter te leren
kennen, meer van Hem te gaan
houden en Hem doeltreffender te
dienen. Het beste middel om ze te
overwinnen is een ontmoeting met
de gekruisigde en verheerlijkte
Christus, met Jezus in het Sacrament.
Dan is het moment aangebroken om
naar het tabernakel te gaan en met
de Heer te spreken die ons zijn
wonden toont als bewijs van zijn
liefde. Door het geloof in deze
wonden die wij met onze ogen niet
zien, zullen wij met de apostelen
ontdekken hoe noodzakelijk het
mysterie was dat “Christus dat alles
moest lijden en zo zijn glorie
binnengaan” ( Lc 24, 26) noodzakelijk
was. We zullen het kruis dan
duidelijker als een goddelijke gave
aannemen en de volgende
aansporing van onze stichter
begrijpen: “laten we ons inspannen
de glorie en het geluk te zien die



verborgen gaan in de smart.” 67 Naar
de wonden van Christus

Mijn dochters en zonen, ik herhaal
dat we ons niet moeten verbazen of
moeten schrikken als wij te maken
krijgen met bijzonder moeilijke
situaties waarin het “clair-obscur”
van het geloof zich duidelijker van de
donkere kant toont; situaties waarin
het misschien moeilijker is Christus
te herkennen, of te ontdekken
waarheen de weg voert die Hij voor
ons wil. Dit soort innerlijke
beproevingen is soms te wijten aan
de menselijke ellende of aan
onvoldoende beantwoording. Maar
vaak maken ze deel uit van het plan
dat God voor ons gewild heeft om
ons met Jezus Christus te
vereenzelvigen, om ons te heiligen.

Op een dergelijk moment moeten we,
zoals de apostel Thomas deed, “naar
de wonden van Christus gaan”. De
heilige Jozefmaria zet het als volgt



uiteen: “Vergeet niet dat wij, als we
bij Christus zijn, zijn kruis zeker
zullen tegenkomen. Als wij ons in de
handen van God laten zal Hij vaak
toelaten dat wij proeven van het
lijden, de eenzaamheid, de tegenslag,
de laster, de smaad en het
hoongelach, zowel van binnen als
van buiten. Hij wil ons vormen naar
zijn beeld en gelijkenis. Hij laat zelfs
toe dat we dwazen genoemd worden
en voor gek worden aangezien.

Dan wordt het tijd om de versterving
zonder protest en van harte te
aanvaarden die - misschien
verborgen, of juist onbeschaamd en
onverbiddelijk - op een moment
komt dat wij dat niet verwachten. (…)

Door een oprechte bewondering en
liefde voor de allerheiligste
Mensheid van Jezus zullen wij zijn
wonden één voor één ontdekken. En
in tijden van lijdelijke, moeizame en
harde loutering, van tranen die wij



proberen te verbergen, zullen wij de
drang voelen om in elk van die
allerheiligste wonden binnen te
dringen: om ons te louteren, ons te
verheugen in het verlossende Bloed,
om ons te sterken (...).

Doe, zoals het hart je ingeeft: stort
deze menselijke? en goddelijke liefde
uit in de wonden van de Heer. Dat is
verlangen naar verenigd zijn met
Christus, zich broer en zus van Hem
weten, een bloedverwant, een kind
van dezelfde Moeder, want zij is
immers degene die ons naar Christus
heeft gevoerd.” 68

Laten wij altijd, en niet alleen in
tijden van beproeving, met
volharding naar de ontmoeting met
de verrezen Christus zoeken, die op
het altaar en in het tabernakel op ons
wacht. We moeten met vertrouwen
en met volle overtuiging onze
toevlucht nemen tot het gebed bij
Jezus in het Sacrament om, met de



durf van kinderen, voor vele noden
en intenties te bidden! De apostel
Thomas stelde de ontmoeting met
Christus als voorwaarde om te
geloven, door de genade van God
weten wij nu met zekerheid dat al
onze geestelijke noden met Jezus
opgelost worden. Wij zien noch de
Mensheid, noch de Godheid van de
Heer, maar wij geloven! Wij gaan
naar Degene die “ons ziet, ons hoort,
op ons wacht en ons voorgaat vanuit
het tabernakel. Daar is Hij, op
verborgen wijze, onder sacramentele
gedaante, werkelijk aanwezig (…) en
Hij vraagt ons: Wat is er? Ik? En
onmiddellijk is er licht of, tenminste,
aanvaarding en vrede.” 69 Zo zullen
wij trouw zijn en - zonder menselijk
opzicht, als vanzelfsprekend - de
impuls en de kracht voelen om tegen
de hele wereld te zeggen dat wij
Christus hebben ontmoet, dat we
Hem hebben aangeraakt, dat Hij
leeft! Zoals de heilige Jozefmaria
zullen wij de waarheid en de



vreugde smaken dat - Iesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula! - Jezus
Christus dezelfde gisteren is,
vandaag en tot in eeuwigheid ( Hebr
13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Laat mij in U steeds meer geloven, op
U vertrouwen, U beminnen

Eucharistische zielen: geloof, liefde,
hoop

Een groeiend geestelijk leven staat in
direct verband met een groeiende
devotie tot de Eucharistie. Onze
Stichter heeft dat met veel kracht
verkondigd. Als vrucht van zijn
geestelijke ervaring spoort hij
iedereen aan: “Wees een mens van
de Eucharistie! Als al jouw gedachten
en verlangens op het tabernakel
gericht zijn, zullen de vruchten van
heiligheid en apostolaat overvloedig
zijn!” 70



De beschouwing van de Eucharistie
is een solide basis voor het verlangen
naar heiligheid en apostolaat. “Ik
begrijp niet hoe iemand een
christelijk leven kan leiden zonder
behoefte te hebben aan een
duurzame vriendschap met Jezus in
het woord en in het brood, in het
gebed en in de Eucharistie. Wat ik
wel begrijp is dat de elkaar
opvolgende generaties van gelovigen,
in de loop van de eeuwen, aan de
eucharistische vroomheid invulling
hebben gegeven.” 71

Wanneer God de ziel naar zich toe
wil trekken, moet het schepsel zich
daar met meer akten van geloof,
hoop en liefde op instellen en een
intenser geestelijk leven leiden door
meer gebed, meer boete, het
frequenter ontvangen van de
sacramenten en een intense omgang
met Christus in de Eucharistie. Zo
heeft onze stichter gehandeld, vooral
sinds de Heer zich door tekens van



liefde aan zijn ziel begon te
openbaren. Al op het seminarie van
San Carlos bracht hij hele nachten
door in gebed, waarbij hij de Heer in
het tabernakel gezelschap hield. In
de loop van die dagen voelde hij een
steeds diepere noodzaak om bij Hem
te zijn.

De weg van de christen is een
goddelijke weg, de vrucht van de
bovennatuurlijke kennis, van de
gerichtheid op de Drie-eenheid als
het oneindige Goed, de weg van de
gemeenschap in liefde. Hiervan is de
eucharistische aanbidding de meest
verheven uiting, want die is op God
gericht zoals Hij binnen ons bereik
heeft willen blijven. Het is dan ook
het beste middel om in deze drie
deugden te groeien. Onze stichter
vroeg ze iedere dag, vooral in de
heilige Mis, wanneer hij Jezus in de
geconsacreerde Hostie en in de kelk
met zijn Bloed omhoog hief: adauge
nobis fidem, spem, caritatem! -



Vermeerder ons geloof, onze hoop en
onze liefde!

Geloof, hoop en liefde:
bovennatuurlijke deugden die alleen
God in de ziel kan instorten en die
alleen Hij kan versterken. Maar dat
betekent niet dat wij vrijgesteld zijn
van onze persoonlijke medewerking,
want bij zijn plannen legt de
Almachtige zijn liefde nooit op: “Hij
wil geen slaven, maar kinderen, en
Hij respecteert onze vrijheid.” 72

Daarom wil Hij gewoonlijk dat het
schepsel zich inspant om zijn
plannen te aanvaarden en er aan
mee te werken. We hebben alle
reden om ons te verwonderen over
het belang dat Hij aan ons geeft.

Attenties van de Heer

Dat Jezus zich verbergt onder de
eucharistische gedaanten
beantwoordt aan de eisen van het
sacramentele bestel, maar we mogen
aannemen dat dit ook beantwoordt



aan het verlangen van God om de
menselijke vrijheid niet te forceren.
Door zich te verbergen nodigt de
Heer ons uit Hem te zoeken, waarbij
Hij ons tegemoet komt. “Hij ontmoet
ons zogenaamd toevallig.” 73 Dit heeft
de heilige Jozefmaria vaak
meegemaakt. Zonder het te beseffen,
zonder het zich uitdrukkelijk voor te
nemen, was hij woorden van de
Schrift aan het ‘herkauwen’ die licht
wierpen op aspecten van zijn werk,
die hem de wil van God lieten zien,
die antwoord gaven op problemen
en twijfels die hij de Heer had
voorgelegd. “De evangelist verhaalt
dat Jezus een groot wonder deed,
waarna Hij zich terugtrok omdat ze
Hem tot koning wilden kronen.

Heer, Gij laat ons delen in het
wonder van de Eucharistie. Wij
vragen U dat U zich niet verbergt,
maar bij ons blijft; dat wij U zien, U
aanraken, U voelen en altijd bij U
willen zijn en dat U de Koning van



ons leven en van onze bezigheden
bent.” 74

Van nature wil het innerlijk leven
van geloof, hoop en liefde steeds
meer, het wil een groeiende
beantwoording. Het stelt zich niet
tevreden met wat het doet. Het is dan
ook een teken van echte liefde als
men denkt weinig van God te houden
en meer met Hem te moeten
omgaan. Alleen iemand die weinig
liefheeft denkt dat hij al veel doet.
Met kracht legt onze Stichter ons het
volgende voor: “Wat vertel je me
nou…? Kun je niet méér doen? Is het
niet zo… dat je niet minder kunt
doen?” 75 Laten we nogmaals naar
Christus in het tabernakel gaan en
zeggen: Fac me tibi semper magis
credere, in te spem habere, te diligere!

Deze drang naar ‘meer’ heeft haar
wortel en centrum in de Eucharistie,
zoals dat geldt voor alles in het
christelijke leven. Want in de



Eucharistie is Jezus het toppunt van
het ‘crescendo’ van de gave van God
aan de mensheid. Door ons met Hem
te vereenzelvigen geeft Hij ons deze
drang tot een ‘crescendo’ in onze
persoonlijke overgave, en wel
‘suaviter et fortiter’, met zachtheid
en met kracht, door ons als het ware
aan de hand te leiden. De heilige
Jozefmaria heeft het als volgt
uitgedrukt: “Je bent begonnen met je
dagelijkse bezoek. Het verbaast me
niet dat je zegt: Ik begin erg van de
godslamp bij het tabernakel te
houden.” 76 Laten we Jezus, als we
voor het tabernakel knielen, met een
vurige liefde smeken om een
“werkdadig geloof, onvermoeibare
liefde en standvastige hoop” ( 1 Tes 1,
30).

O memoriale mortis Domini, Panis
vivus, vitam praestans homini



Gedachtenis aan ’s Heren dood, o
brood des levens, levenswekker van de
mens

Gedachtenis van het Kruisoffer

De Eucharistie is de gedachtenis van
het sterven van de Heer en het
feestmaal waar Christus zijn
Lichaam en Bloed als voedsel aan
ons geeft. “De goddelijke wijsheid -
zo leert Pius XII - heeft een
bewonderenswaardige manier
gevonden om het offer van onze
Verlosser met uiterlijk
waarneembare tekenen aan te
duiden, tekenen die een symbool zijn
van de dood. Dankzij de
transsubstantiatie van het brood en
de wijn in het Lichaam en Bloed van
Christus, is zowel zijn Lichaam als
zijn Bloed werkelijk aanwezig. Op
deze manier zijn de eucharistische
gedaanten waaronder Christus
aanwezig is, het symbool van de
wrede scheiding van lichaam en



bloed. Op deze manier wordt de
herdenking van zijn dood op de
Calvarieberg in ieder altaaroffer
herhaald, waar Jezus Christus door
middel van verschillende tekenen als
slachtoffer wordt aangeduid en
getoond.” 77

Johannes Paulus II schrijft bij de
uiteenzetting van deze leer: “De Mis
stelt het offer van het kruis
tegenwoordig. Ze voegt niets aan dat
offer toe en vermenigvuldigt het ook
niet. Wat herhaald wordt is de
gedachtenisviering, de “gedenkende
tegenwoordigstelling”, ( memorialis
demonstratio ), waardoor het ene,
definitieve, verlossende offer van
Christus altijd in de tijd aanwezig is.
Het offerkarakter van het
eucharistisch mysterie kan dan ook
niet gezien worden als los en
onafhankelijk van het kruis, of
slechts indirect verband houdend
met het offer van Calvarië.” 78



De heilige Mis is veel meer dan een
herinnering aan de heilbrengende
gebeurtenis op Golgota, zij
actualiseert die op sacramentele
wijze. Ieder sacrament verwezenlijkt
wat het betekent. Zo betekent de Mis
het offer van Jezus op de
Calvarieberg en stelt dat
tegenwoordig. De Mis is de levende
herdenking van het lijden en sterven
van Onze Heer. “Wanneer de Kerk de
Eucharistie viert gedenkt zij het
Pasen van Christus, waarin het ene
offer van Christus tegenwoordig
gesteld wordt: het offer dat Christus
eens en voor altijd op het kruis
gebracht heeft, blijft een altijd
levende werkelijkheid.” 79 In het
Misoffer verenigen wij al het onze
met het offer waarmee Jezus
Christus, het Hoofd van de Kerk, zich
aan God de Vader overleverde als
aanbidding, dankzegging, eerherstel
voor de zonden van de mensheid en
als smeekbede voor alle noden van
de wereld.



Centrum en wortel van het geestelijke
leven

In de catechese gaf onze stichter zich
veel moeite om de nauwe band
tussen het Laatste Avondmaal, het
Kruis, en de Mis uit te leggen. Toen in
veel kringen het offerkarakter van de
Eucharistie werd verdoezeld, legde
hij veel nadruk op de oneindige
waarde van het heilig offer. Met
woorden die iedereen gemakkelijk
kon volgen zei hij: “Er is een
duidelijk onderscheid tussen de
instelling van de heilige Eucharistie -
het moment waarop de goddelijke en
tegelijk menselijke liefde tot uiting
komt - en het offer op het kruishout.
Bij het Avondmaal had Jezus een
afwachtende houding, het lijden
moest nog komen. Op Calvarië heeft
Hij een berustende houding, lijdend
in de houding van de eeuwige
Priester. Jezus hangt daar aan het
kruis, vastgespijkerd met nagels,
nadat Hij de wereld met zijn



voetstappen had geheiligd. En Hij
sterft uit liefde voor ieder van ons. Al
zijn bloed is de prijs voor onze ziel,
voor iedere ziel.” 80

De Heer heeft de eeuwige verlossing
voor ons verkregen door zijn
volledige overgave (vgl. Hebr 9,12).
“Dit offer is voor de verlossing van
de mensheid zo beslissend, dat Jezus
het pas heeft willen voltooien en
naar de Vader terugkeerde nadat Hij
ons het middel had nagelaten om
eraan deel te nemen , alsof wij erbij
aanwezig waren. Hierdoor kan
iedere gelovige aan het offer
deelnemen en er zonder ophouden
vruchten van verkrijgen. Vanuit dit
geloof hebben generaties christenen
in de loop van de eeuwen geleefd.” 81

De heilige Jozefmaria wist deze
geloofsschat op te nemen en tot in
haar diepste betekenis te beleven.
Naar het voorbeeld van de
kerkvaders probeerde hij, elke dag



weer opnieuw, te doen wat in de Mis
wordt verwezenlijkt. Hij adviseerde
anderen hetzelfde te doen:
“Identificeer je met het offer van
Jezus dat op het altaar opgedragen
wordt!” 82 Hij spande zich in om zelf
te doen wat hij anderen leerde. De
heilige Mis, als centrum en wortel van
het geestelijke leven van de christen ,
was voor hem iedere dag weer
fundamenteel. Hij wist dit te
overwegen en door te geven in het
licht van een diepe beschouwing van
het eucharistische Mysterie.

De Mis “is geen menselijk maar een
goddelijk gebeuren, een handeling
van de Drie-ene God. De priester die
celebreert stelt zich in dienst van
Christus door Hem zijn stem en
lichaam te lenen. Hij handelt niet in
eigen naam, maar in persona et in
nomine Christi , in de persoon van
Christus en in naam van Christus.



De liefde van de Drie-eenheid voor
de mensen maakt dat uit de
aanwezigheid van Christus in de
Eucharistie de genade voortkomt
voor de Kerk en voor de mensheid.
Dit is het offer dat de profeet
Malachias voorzegd had (...). Het is
het offer van Christus, aan de Vader
aangeboden, met de medewerking
van de heilige Geest. Een offer van
oneindige waarde, waardoor de
Verlossing voor eeuwig in ons zal
voortduren. De offers van de Oude
Wet konden dit niet.

De heilige Mis plaatst ons voor de
grootste geloofsmysteries. Zij is de
gave van de heilige Drie-eenheid aan
de Kerk. Het is dan ook begrijpelijk
dat de Mis het middelpunt en de
wortel is van het geestelijke leven
van de christen, het doel waarnaar
alle sacramenten verwijzen. Het
genadeleven dat we bij het doopsel
ontvingen en dat, gesterkt door het
vormsel, verder groeide, wordt in de



Mis tot volheid gebracht.” 83 Een
heldhaftige beantwoording

Ik wil er op aandringen de viering
van de Eucharistie tot centrum en
wortel van het geestelijke leven van
een kind van God te maken, omdat
dit sacrament het hoogtepunt van het
offer van Gods Zoon is. Hij houdt ons
dit voor ogen en helpt ons zijn
voorbeeld te volgen bij onze
dagelijkse beantwoording. Hij
schenkt ons bovendien de genade
van de Verlossing en de mogelijkheid
om ons over te geven zoals Hij deed,
voor de eer van God en de redding
van de zielen.

Een dergelijk groot geschenk vraagt
om een moedig antwoord en vereist
dat we ons best doen om ons - met
alles wat we hebben en zijn - met het
offer van Jezus aan God de Vader te
verenigen. “In het heilig misoffer
neemt de priester het Lichaam van
onze God en de kelk met zijn Bloed,



heft ze boven alle dingen van de
aarde uit en zegt: Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso , door mijn Liefde en
met mijn Liefde en in mijn Liefde!
Verenig je met dat gebaar. Sterker
nog: maak het tot een deel van je
leven.” 84

Ik wil benadrukken dat onze stichter
er niet alleen op wees dat de heilige
Mis middelpunt en wortel van het
innerlijke leven is, hij liet ook zien
wat ons persoonlijk antwoord kan
zijn op deze gave van de Drie-
eenheid in het heilig Offer. Onze
geestelijke strijd zal daardoor rond
de Mis gaan draaien, door dat Offer
gevoed worden en in dat Brandoffer
geworteld zijn.

Hij vertelde dat het hem veel hielp de
dag in tweeën te delen: één helft om
de Mis voor te bereiden en de andere
helft om ervoor te danken. Hij
benutte de nachtrust om meer
dialoog met God te hebben en legde



daarbij het accent op de
eucharistische dimensie. Bij de
verschillende momenten van de
eucharistieviering probeerde hij
betekenis te geven aan ieder gebaar
en ieder woord; ze als het ware te
proeven. Hij gaf steeds weer nieuwe
nuances aan deze inspanning en
verbond ze met uitingen van geloof,
hoop en liefde, met concrete situaties
en intenties. Zijn homilie “De
Eucharistie, geheim van geloof en
liefde” 85 kan ons hierbij veel helpen.

Alles wat ons met de genade van
Christus - met zijn goddelijke kracht -
via de Eucharistie bereikt, vereist
een inspanning van onze kant. De
heilige Jozefmaria spoort ons aan om
deze strijd aan te gaan: “Blijf strijden
opdat het heilig Misoffer echt het
middelpunt en de wortel van je
geestelijk leven wordt, zodat je hele
dag een eredienst wordt, een
voortzetting van de Mis die je
bijgewoond hebt en een



voorbereiding op de volgende. Een
dag vol schietgebeden, bezoeken aan
het Allerheiligste, het opdragen van
je beroepswerk, van je gezin...” 86

Vereniging met Christus en eenheid
van de Kerk

In het heilig Misoffer komen de
aspecten van vereniging en offer bij
elkaar. Door middel van de priester
biedt Christus zich als slachtoffer aan
God de Vader aan, en Deze biedt ons
Christus als voedsel aan. De
sacramentele Christus is het “Brood
van de kinderen”. 87 De vereniging
met het Lichaam en Bloed van de
Heer geeft ons een bijzondere
genade. Deze heeft in de ziel een
effect dat vergelijkbaar is met dat
van voedsel voor het lichaam, “zoals
verzorgen, doen groeien, herstellen
en laten genieten”. 88 Bij het
lichamelijke voedsel neemt het
lichaam het voedsel in zich op, maar
hier gebeurt het omgekeerde: wij
worden door Christus opgenomen in



zijn Lichaam, en we worden in Hem
veranderd. “Onze deelname aan het
Lichaam en Bloed van Christus heeft
geen ander doel dan ons om te
vormen in datgene dat we
ontvangen.” 89

De Eucharistie is in de Kerk bij
uitstek het sacrament van de
eenheid, want allen eten van dit éne
Brood en worden tot één enkel
Lichaam. De heilige Mis en de
communie bouwen de Kerk,
versterken haar harmonie, geven
haar eenheid. “Zij die de Eucharistie
ontvangen, worden nauwer met
Christus verbonden. Hierdoor
worden zij door Christus met alle
gelovigen verenigd tot één enkel
lichaam: de Kerk. De communie
vernieuwt, versterkt en verdiept
deze inlijving in de Kerk, reeds door
het doopsel verwezenlijkt. In het
doopsel werden wij geroepen één
enkel lichaam te worden (vgl. 1 Cor



12, 13). De Eucharistie verwezenlijkt
deze oproep.” 90

Mijn dochters en zonen, als wij het
heilig Offer vieren of er aan
deelnemen is het belangrijk dat we
ons verenigen met het zichtbare
hoofd van de Kerk. Laten we allen
verenigd zijn met de Paus, het hoofd
van de Kerk; met het hoofd van de
particuliere Kerk, de bisschop en -
heel in het bijzonder - met mij als
jullie geestelijke vader, die de Heer
als het zichtbare hoofd en als
beginsel van eenheid heeft willen
aanstellen van dit ‘stukje van de
Kerk’ dat het Opus Dei is.

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

wil in mijn geest uw leven storten, in
U ook steeds mijn vreugd doen zijn

Leven uit Christus



“Het vlees van Christus is
levenwekkend door zijn eenheid met
het Woord.” 91 De heilige Lucas
schrijft: “Heel de menigte deed
pogingen Hem aan te raken, want er
ging van Hem een kracht uit die allen
genas” ( Lc 6, 19). Ook het
eucharistisch Brood is niet alleen
levend brood, maar ook levengevend
brood: het geeft het goddelijk leven
in Christus. Als we Hem ontvangen
kunnen we met de heilige Paulus
zeggen: “Ik leef niet meer, Christus
leeft in mij” ( Gal 2, 20).

Praesta meae menti de te vivere ...
Deze strofe is een aansporing om ons
volledig te voeden door van Christus
te leven, bij ons hele doen en laten
trouw te beantwoorden aan zijn
liefde, en voortdurend de zoetheid
hiervan te proeven. Laat het voor
ons een vreugde en een genot zijn
om bij Christus te zijn, die voor ons
“als een magneet is waardoor wij
worden aangetrokken”. 92



Deze smeekbede, deze oprechte
wens, helpt om harmonie in ons
leven te willen brengen en daar veel
zorg aan te besteden. Dit betekent
dat we niets anders in ons hart
willen hebben dan de Heer (vgl. Mt 6,
24), dat we niets anders dan dat éne
zoeken (vgl. Lc 10, 42), en ons
volledig onderwerpen aan één
enkele Liefde: aan Hem. Alleen
willen wat God wil, al het andere
aanvaarden omdat God het wil, zoals
Hij het wil en in de mate waarin Hij
dat beschikt. We zouden ons zodanig
met Christus moeten identificeren
dat het vervullen van zijn wil een
essentiële karaktertrek van onze
persoonlijkheid wordt. Dat betekent
dat wij “de gevoelens van Jezus
Christus hebben” (vgl. Fil 2, 5) en
daarom moeten we Hem, zoals de
heilige Jozefmaria deed, vragen: “Dat
ik met uw ogen mag zien, mijn
Christus, mijn Jezus.” 93



Wij mogen niet vergeten dat alles
heilig is, omnia sancta , als we
verenigd zijn met de Heer. Zonder
Hem, mundana omnia , is alles
werelds. We moeten ons niet laten
bedriegen. Achter een
ogenschijnlijke natuurlijkheid, of
achter een niet vastberaden willen
zien dat de trouw aan Christus
consequenties heeft, gaat gebrek aan
liefde schuil. We kunnen onze relatie
met God alleen bouwen op het enige
model dat er is, en dat is Christus.
Het moet ons duidelijk zijn dat de
relatie van Jezus met zijn Vader
schittert door de volledige eenheid:
“Ik en de Vader, wij zijn één” ( Joh 10,
30).

Eenheid van leven

De heilige Mis heeft de kracht om
eenheid te brengen in het menselijke
leven als we ons inzetten om haar tot
het centrale punt van het geestelijke
leven te maken. In het allerheiligst



Sacrament, de onbloedige
vernieuwing van het offer op
Calvarië, neemt Jezus alle werken en
intenties van de persoon mee die
zich met zijn offer verenigt. Hij
verenigt ze bij zijn aanbidding, zijn
dankbaarheid, het eerherstel en het
smeekgebed dat Hij tot de Vader
richt.

In de jaren die Christus op aarde
doorbracht was de geschiedenis van
de mensheid, te beginnen bij Adam,
met zijn leven verenigd, en Hijzelf
verenigde zijn leven met het offer. Zo
wordt ook in het heilig Misoffer alles
verenigd wat God voor de mensheid
heeft verkregen. Het is een
samenvatting van wat de mensheid
in Christus aan de Vader kan
aanbieden, door de bezieling van de
heilige Geest. Met andere woorden
“de heilige Eucharistie (...) omvat en
verwezenlijkt heel de
barmhartigheid van God met de
mensen”. 94



In het heilig Offer ligt een
samenvatting van hoe we ons
moeten gedragen: liefdevolle
aanbidding, dankzegging, uitboeting
en vragen. Dit wil zeggen dat we ons
aan God en, om Hem, aan de anderen
geven. In de Mis moet alles
samenvloeien: wat ons zwaar valt en
waarover we bezorgd zijn, waar we
blij mee zijn en waarop we ons
verheugen, elk detail van ons
dagelijks leven. We moeten met onze
zorgen, die van anderen, die van de
hele wereld, naar de heilige Mis
gaan.

Met Kerstmis vroeg ik een paar
broers en zussen van jullie om niet
alleen met hun eigen intenties en
vragen naar Betlehem te gaan, maar
het Kindje ook het lijden en de noden
voor te leggen van alle mensen van
het Werk, van de Kerk en van de hele
wereld. Ik raad jullie aan hetzelfde te
doen. Leg de Heer in de Mis de
materiële en geestelijke noden van



iedereen voor, zoals Christus deed
toen Hij het Hout besteeg, beladen
met de zonden van alle mensen, van
alle tijden. Laten we proberen met
Hem het Kruis te bestijgen. Vanaf het
Kruis sprak Hij voor ons ten beste bij
de Vader, zoals Hij nu doet vanaf de
altaren en vanuit de tabernakels in
de hele wereld. Dit deed Hij om voor
iedereen, zonder uitzondering, met
goddelijke overvloedigheid de nodige
genaden te verkrijgen.

Jullie zullen je een bijzondere
ervaring herinneren die de heilige
Jozefmaria in 1966 had en die hij als
volgt beschreef: “Na vele jaren deed
die priester een wonderbaarlijke
ontdekking. Hij begreep dat de
heilige Mis echt werk is: operatio
Dei , een werk van God. Die dag
ondervond hij bij het opdragen van
de Mis smart, blijdschap en
vermoeidheid. Hij voelde aan den
lijve de uitputting van een goddelijke
arbeid. De eerste Mis - het Kruis -



heeft Christus ook veel moeite
gekost.” 95

Zijn interpretatie van deze
gebeurtenis was dat God zijn
jarenlange inspanning om zijn leven
in het heilig Misoffer te centreren
had willen belonen, en dat Hij hem
tegelijkertijd wilde bevestigen in de
bovennatuurlijke waarde van deze
weg als middel om eenheid in zijn
leven te bereiken, wat zo
karakteristiek is voor de geest van
het Werk. Laten we dag in dag uit
strijden om bij alle bezigheden ons
hoofd bij Christus te hebben, ons bij
zijn plannen aan te sluiten en verder
in zijn kennis door te dringen.

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

O Pelikaan vol liefde, Jezu Heer, wil
mij, onreine, wassen in uw bloed

Zich steeds meer zuiveren



Het beeld van een pelikaan die zijn
kleintjes voedt met het bloed uit de
wond in zijn borst, die hij met zijn
eigen snavel gemaakt heeft, is een
traditioneel eucharistisch symbool
dat in zekere zin laat zien dat de
aspecten van offer en gemeenschap
in de Eucharistie niet van elkaar te
scheiden zijn. In de heilige Mis wordt
“het werk van onze verlossing
gerealiseerd” 96 en ontvangen we het
lichaam van Christus als voedsel, en
zijn bloed als drank.

In dit Sacrament wordt duidelijk dat
het bloed van Christus een
verlossende werking heeft en
tegelijkertijd voedt en verzadigt. Het
is het Bloed dat alle zonden wegwast
(vgl. Mt 26, 28) en de ziel weer
zuivert (vgl. Apoc 7, 14). Het Bloed
dat mannen en vrouwen voortbrengt
met een zuiver lichaam en een rein
hart (vgl. Zach 9, 17). Het Bloed dat
dronken maakt, dronken van de
heilige Geest, en dat de tongen



losmaakt om te zingen en te spreken
van de “magnalia Dei” (vgl. Hand 2,
11), de wonderwerken van God.

Omdat de Eucharistie het offer van
Calvarië is, heeft het de kracht om
elke zonde weg te wassen en alle
genaden te verkrijgen. De andere
sacramenten komen uit de Mis voort,
als vanaf Calvarië, en leiden ons naar
het offer van Christus, als naar hun
doel. Maar het gewone sacrament dat
door God is ingesteld om de
doodzonden te vergeven is niet de
Mis, maar de biecht. Zeg dit steeds
weer in het apostolaat. De biecht is
het sacrament van de verzoening
met God en met de Kerk. Deze
verzoening komt tot stand door de
absolutie die volgt op de volledig
oprechte en berouwvolle biecht -
tegenover de priester - van alle
doodzonden welke nog niet direct
door dit sacrament zijn vergeven. 97

De Communie waardig ontvangen



Omdat de Eucharistie een uiting van
liefde is waarin men deelt, vereist dit
van degenen die het Lichaam en
Bloed van de Heer willen ontvangen,
dat zij door de genade met Jezus
verenigd zijn. “Heb je wel eens
bedacht hoe je je zou voorbereiden
de Heer te ontvangen, als je maar
één keer in je leven te communie zou
kunnen gaan?

Laten we God danken omdat wij zo
gemakkelijk tot Hem kunnen
naderen, maar... laten we ons daar
heel goed op voorbereiden.” 98

Zoals ik al eerder heb herinnerd, is
de kwaliteit en de fijngevoeligheid
van deze voorbereiding afhankelijk
van de diepte en zuiverheid van
ieders persoonlijk geestelijk leven, in
het bijzonder van het geloof en met
de liefde voor Jezus in het
Sacrament. “We moeten de Heer in
de Eucharistie ontvangen zoals de
groten der aarde ontvangen worden.



Nog beter zelfs! Met pracht en praal,
met licht, met feestelijke gewaden...
En als je me vraagt wat in dit geval
met schoonheid, pracht en praal
bedoeld wordt, zal ik je antwoorden:
reinheid van je zintuigen, van elk
zintuig; luister van elk van je
vermogens; licht in heel je ziel.” 99

Om de Heer sacramenteel te
ontvangen hoeven we natuurlijk niet
te wachten tot we volmaakt zijn,
want dan zouden we altijd aan het
wachten zijn. Ook is er geen reden
om de Mis niet bij te wonen omdat
het gevoel tegenzit, of omdat we vaak
verstrooid zijn. “Communiceer. Het
is geen tekortschieten in eerbied.
Communiceer juist vandaag, nu je
net uit die strik bevrijd bent. Ben je
vergeten dat Jezus gezegd heeft: Niet
de gezonden hebben een dokter
nodig, maar de zieken?” 100

Nóg minder reden is er om de heilige
Communie niet langer te willen



ontvangen omdat we denken dat het
effect van het veelvuldig
communiceren uitblijft. “Zoveel
jaren heb ik dagelijks
gecommuniceerd! Een ander zou
heilig zijn geworden - heb je me
gezegd - en ik ben nog altijd dezelfde!
Kind, heb ik geantwoord, ga door
met je dagelijkse communie en denk:
wat zou er van mij geworden zijn, als
ik niet dagelijks gecommuniceerd
had?” 101

Een christen moet veeleer met het
verstand beredeneren dat het
veelvuldig communiceren, wat al
sinds lang in de Kerk gebeurt, een
teken van authentieke liefde is, die
door de eigen ellende niet kan
worden uitgedoofd. “Apostel, die
innige vriendschap van Jezus met
jou. Al zoveel jaren dicht bij Hem.
Zegt je dat niets?” 102

Wanneer deze of andere valse
argumenten de kop opsteken is het



hard nodig om, vol dankbaarheid en
met vertrouwen in Jezus, de houding
van de honderdman aan te nemen,
wiens woorden wij in de heilige Mis
herhalen: Domine, non sum dignus! -
Heer, ik ben niet waardig! We
moeten niet vergeten dat wij, bij de
majesteit en de volmaaktheid van
Christus, die God en Mens is, als
bedelaars zijn die niets bezitten, dat
wij besmet zijn met de melaatsheid
van de hoogmoed, dat wij de hand
van God niet altijd zien bij wat ons
overkomt, en dat we soms als
verlamd staan tegenover zijn wil. Dit
alles is geen rechtvaardiging om zich
terug te trekken. Integendeel, het
moet ons helpen het voorbeeld van
onze stichter te volgen en vaak te
herhalen: “Ik zou U willen
ontvangen, Heer, met die zuiverheid,
nederigheid en toewijding...”

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere



Want iedere druppel draagt in zich de
reinheid van al ’s werelds zonden

De werking van de Eucharistie aan
anderen doen kennen

Deze woorden maken ons opnieuw
bewust van een andere eigenschap
die kenmerkend is voor de
Eucharistie. De ‘overmaat’, het
‘overlopen’ van goddelijke liefde die
ons steeds weer wordt aangeboden.
Deze strofe van de eucharistische
hymne verwijst naar het aspect van
uitboeting dat dit sacrament in zich
heeft. Een druppel bloed van de God-
mens was voldoende om alle zonden
van de mensheid uit te wissen. Maar
Hij wilde ál zijn bloed vergieten.
“Een van de soldaten doorstak zijn
zijde met een lans; onmiddellijk
kwam er bloed en water uit” (Joh 19,
34). Onder de oude volken en in
zekere zin ook nu, is bloed een teken
van leven. Christus besloot al zijn
bloed te vergieten, ook als uiting van



de uitdrukkelijke wil zijn Leven voor
ons te geven.

Laten we de volledige overgave van
Jezus overwegen, en opnieuw
bedenken dat “het wezen van de
God-mens in Christus niet gescheiden
kan worden van zijn taak als
Verlosser”. 103 Dit is voor ons een
aansporing om ons er niet tevreden
mee te stellen dat we zelf een
eucharistisch leven leiden: we
moeten anderen aanmoedigen dat
ook te doen.

Dat ieder van ons de omgang met de
Heer in de Eucharistie zoekt en dat
goed verzorgt, is niet genoeg. Hoe
meer mensen we hiervoor weten te
winnen, hoe beter. Dan zullen ook zij
deze ongekende vriendschap
ervaren. “Houd heel veel van Jezus
in het Sacrament en probeer dat ook
vele anderen dat doen. Alleen als Hij
jullie grootste zorg is, zullen jullie dit
aan anderen kunnen doorgeven,



want dan zullen jullie overbrengen
wat jullie leven is, wat jullie hebben,
wat jullie zijn.” 104

Mijn dochters en zonen, gezien het
trieste feit van de onwetendheid, ook
onder veel katholieken, is het
belangrijk de mensen uit te leggen
wát de heilige Mis is, hoeveel waarde
de Mis heeft, met welke gesteltenis
men de Heer in de communie kan en
moet ontvangen, hoe noodzakelijk
het is Hem te bezoeken bij het
tabernakel, hoe we uitdrukking
kunnen geven aan de waarde en de
zin van de “etiquette van de
vroomheid”. 105

Hier ligt een onuitputtelijk terrein
voor het persoonlijke apostolaat dat
veel vruchten kan opleveren en door
Gods zegen zal dat veel roepingen
met zich meebrengen. Vanaf het
begin heeft onze Stichter ons dat
herhaald en voorgeleefd. “Om de wil
van Christus, onze Koning te



vervullen”, (hij verwijst met deze
woorden naar de verbreiding van
het Opus Dei over de hele wereld), “is
het noodzakelijk dat jullie een diep
innerlijk leven hebben, dat jullie
eucharistische zielen zijn, dat jullie
sterk zijn! Mensen van gebed. Want
alleen dan zullen jullie bezield zijn
met de geestdrift die de geest van het
Werk vereist.” 106 Liefde voor
versterving en boete

Als we werkelijk eucharistische
zielen willen zijn, zielen van gebed,
dan is het niet op zijn plaats om de
vereniging met het Kruis te ontlopen.
In tegendeel. We moeten dingen
zoeken of aanvaarden die voor ons
een versterving zijn. Don Álvaro
heeft notitie genomen van een vraag
die onze stichter bij gelegenheid aan
een groep van zijn geestelijke
kinderen stelde: “Wat kunnen we
doen om apostelen in het Opus Dei te
zijn, zoals de Heer dat wil?” En
onmiddellijk ging hij energiek en met



volle overtuiging verder: “De
gekruisigde Christus in ons dragen!
(...). De Heer luistert naar de
smeekbeden van zielen die
verstorven en boetvaardig zijn.” 107

Don Álvaro trok onmiddellijk een
conclusie die hij zichzelf en de
anderen voorhield: “Als we trouw
willen zijn aan de opdracht om mede
te verlossen, dan moeten we ons met
Christus identificeren door onze
hartstochten en de begeerten van
ziel en lichaam te kruisigen (vgl. Gal
5, 24). Aan deze goddelijke paradox
moeten we nieuw leven geven: Om te
leven moet je sterven” ( De Weg , nr.
187). 108

Door het sacrament van het offer van
de Zoon van God krijgen we de
genade en de kracht om ons te
vereenzelvigen met Christus aan het
Kruis. De oorsprong en de wortel van
een verstorven leven ligt zonder
twijfel in de eucharistische devotie.
Alleen als we - cum gaudio et pace ,



met vreugde en vrede - met Christus
aan het Kruis genageld leven, zullen
we terecht kunnen zeggen dat we
authentieke eucharistische zielen
zijn. Ook als wij in staat zijn ons “te
onderwerpen en te vernederen uit
Liefde” en als “onze gedachten, onze
gevoelens, onze zintuigen en
vermogens, onze woorden en onze
daden, met elkaar verbonden zijn
door de liefde voor Onze Lieve
Vrouw en voor het Kruis van haar
Zoon”. 109 Een eucharistische ziel is
noodzakelijkerwijs een priesterlijke
ziel, al zeker als zij door verlangens
naar genoegdoening en offer wordt
verteerd. Dan kan men zeggen dat
dit een ziel is die “echt en volledig
eucharistisch is”. 110

Wanneer wij daadwerkelijk van de
Mis kunnen zeggen: “onze Mis,
Jezus”, omdat Jezus de Mis celebreert
met ieder van ons, en ieder van
zichzelf een offer maakt om aan God
op te dragen, verenigd met het offer



van Christus, dan duurt de Mis
vierentwintig uur per dag. “Houd
veel van Jezus. Verlang ernaar
eerherstel te geven, heb een diep
berouw. Genoegdoening is nodig,
allereerst voor onszelf, zoals de
priester doet voordat hij naar het
altaar gaat. En wij, die ook een
priesterlijke ziel hebben, maken een
Mis van onze dag waarbij we heel
verenigd zijn met Christus, de
priester, om een heilig offer aan de
Vader op te dragen, dat voor onze
persoonlijke zonden en die van alle
mensen genoegdoening geeft (...).
Behandel de Heer goed, zowel in de
Mis als gedurende de dag.” 111 Iesu,
quem velatum nunc aspicio, oro,
fiat illud quod tam sitio,

ut te revelata cernens facie, visu sim
beatus tuæ gloriæ

Jezu, die mijn oog gesluierd ziet, ik bid
U wat ik diep verlang,



U eens te zien met ongedekt gelaat,
geluk te vinden in de aanschouwing
van uw glorie

Verlangen het gelaat van Christus te
zien

Het Adoro te devote wordt met een
strofe afgesloten die als volgt is
samen te vatten: Heer, ik zou U
willen zien! Het is begrijpelijk dat het
zo eindigt, want de Eucharistie is het
“onderpand van de toekomstige
heerlijkheid” 112 en een vooruitlopen
op het definitieve leven. “De
Eucharistie is echt een stukje van de
hemel dat zich voor de wereld opent.
Het is de straal van de heerlijkheid
van het hemelse Jeruzalem, die door
de wolken heen van onze
geschiedenis breekt en met zijn licht
onze weg beschijnt.” 113

Deze schat heeft een centrale plaats
in de Kerk en loopt vooruit op de
eeuwigheid. Zij maakt ons tot
deelgenoten van het “Bruiloftsmaal



van het Lam”, waar de gelukzaligen
voor het aangezicht van God en van
hun Christus staan (vgl. Apok 19,
6-10). Voor ons is dit, door de genade
van God, nu al bereikbaar, hoewel
nog niet volledig, maar slechts ten
dele (vgl. 1 Cor 13, 10-12). Door de
gave van het sacrament wordt het
nieuwe leven dat we bij het doopsel
ontvingen, groter en sterker. In de
eeuwigheid zal het tot volheid
komen.

Doordat we Jezus in de heilige
Communie ontvangen kunnen we
met een serene houding tegenover
de dood en tegenover de onzekerheid
van het oordeel staan. Hij heeft ons
immers verzekerd: “Wie mijn vlees
eet en mijn bloed drinkt, heeft
eeuwig leven en Ik zal hem doen
opstaan op de laatste dag” ( Joh 6,
54). “Wie zich met Christus in de
Eucharistie voeden, hoeven niet tot
het hiernamaals te wachten om het
eeuwige leven te ontvangen: zij



bezitten het al op aarde als de eerste
vruchten van een toekomstige
volheid, die de mens in zijn totaliteit
zal omvatten. Want in de Eucharistie
ontvangen wij ook de belofte van
onze lichamelijke verrijzenis bij het
einde van de wereld.” 114 Het geloof
en de hoop in de Eucharistie houden
veel angsten ver bij ons vandaan.

De heilige Eucharistie is “door de
genade van God de meest heilige en
verheven handeling van ons,
mensen, in dit leven. Door het
Lichaam en het Bloed van de Heer te
ontvangen ontdoen wij ons in zekere
zin al van de boeien van ruimte en
tijd en verenigen wij ons met God in
de hemel, waar Christus zelf elke
traan uit onze ogen zal wissen, waar
de dood niet meer zal zijn, noch het
geweeklaag of de vermoeienis, want
de oude wereld zal al voorbij
zijn” (vgl. Apok 21, 4). 115



Dit sacrament staat op de drempel
van het tijdelijke naar het eeuwige
leven. Dit geldt wanneer het bij de
ziekenzalving aan de stervenden
wordt toegediend, maar vooral
omdat het Christus passus bevat,
Christus die reeds verheerlijkt is. In
de sacramentele orde behoort het tot
het aardse leven, substantieel tot het
leven hierna. Ook daarom kunnen
we zeggen dat de eucharistische
vroomheid ons steeds meer Opus Dei
maakt, en ons aanspoort om
contemplatieve zielen te zijn in de
wereld. Wij leiden immers een leven
van liefde, zowel hier op aarde als in
de hemel, “niet ‘tussen’ hemel en
aarde, want wij zijn van de wereld.
We zijn tegelijkertijd op aarde en in
het paradijs! Dit kan de formule zijn
om aan te geven hoe we vorm geven
aan ons leven zolang we in in hoc
sæculo - op deze aarde zijn”. 116

Onderpand van het eeuwige leven



Het verlossingsplan van God begint
in deze ‘voorlaatste, aardse fase van
het leven en komt volledig tot
vervulling in de fase die gaat komen,
in de eeuwigheid. 117 Zo geeft het
geloof een zekere kennis van
aangezicht tot aangezicht, en is het
een aanzet tot de eeuwige en zalige
aanschouwing. In de Eucharistie
vloeit het verlangen naar de eeuwige
glorie vooral voort uit de liefde, als
de vrucht van de omgang. De
eucharistische ziel verlangt ernaar
Degene die hij verborgen in het
Brood aanbidt, te kunnen aanbidden
terwijl hij Hem ziet. De intense
omgang met een verborgen liefde
wekt een onweerstaanbaar
verlangen naar het volledig bezitten
van die liefde. “Ga met de
allerheiligste Mensheid van Jezus
om… Hij zal een onverzadigbare
honger in je ziel leggen, een
‘waanzinnig’ verlangen om zijn
gelaat te mogen aanschouwen.” 118



De heilige Jozefmaria voelde een
ongeduld in zijn hart dat heiligen
altijd hebben gekend. “Mensen die
van elkaar houden, proberen elkaar
te zien. Verliefde mensen hebben
alleen maar oog voor hun geliefde.
Dat is toch vanzelfsprekend? Het is
een behoefte van het menselijke
hart. Ik zou liegen door te ontkennen
dat ik er naar verlang het gelaat van
Jezus Christus te zien. ‘Vultum tuum,
Domine, requiram’ ( Ps 26, 8); Heer,
ik zoek uw gelaat. Ik doe mijn ogen
graag dicht om te denken aan het
moment dat zal komen wanneer God
het wil, waarop ik Hem kan zien, niet
‘als in een spiegel, onduidelijk...
maar van aangezicht tot aangezicht’.
(1 Cor 13, 12). Ja, kinderen, ‘mijn hart
dorst naar God, de levende God:
wanneer zal het moment komen
waarop ik het aangezicht van God zal
zien?’ ( Ps 41, 3).” 119

De eucharistische vroomheid zal dit
verlangen in ons doen groeien, totdat



we alleen nog maar bij Christus
willen zijn. Maar dat betekent niet
dat we de wereld de rug toekeren.
Integendeel, we zullen de wereld nog
hartstochtelijker beminnen, want
ons hart is heel verenigd met het
Hart van Christus. De omgang met de
Heer in de Eucharistie zal ons de
overtuiging geven dat het geluk niet
ligt in aardse goederen - die zullen
oud worden en verdwijnen - maar
dat het geluk er in ligt voor altijd bij
Hem te zijn. Hij is het echte geluk en
dat bezitten we in dit Sacrament als
de “oneindige schat, de kostbaarste
parel”. 120 “Bij het uitreiken van de
heilige Communie had die priester
zin om uit te schreeuwen: Ik reik je
het Geluk aan!” 121 De heilige Maagd
Maria, de vrouwe van de Eucharistie

Met de aanroeping “vrouwe van de
Eucharistie” heeft Johannes Paulus II
de Kerk het voorbeeld van Maria als
‘school’ en ‘gids’, voorgelegd. Wij
kunnen van haar leren om vol



verwondering bij het mysterie van
de Eucharistie aanwezig te zijn, deze
goed te ontvangen, te aanbidden en
ervoor te danken. 122 Met het licht
van het geloof begrijpen wij dat heel
goed. Zo was het ook bij onze
stichter. Hij hield ons voor dat de
Maagd Maria in de heilige Mis “in
zekere zin betrokken is omdat zij
nauw verbonden is met de heilige
Drie-eenheid, en ook omdat zij de
Moeder is van Christus, van zijn
vlees en zijn bloed. Zij is de Moeder
van Jezus Christus, volmaakt God en
volmaakt Mens. Jezus, die in de
schoot van de Maagd Maria werd
ontvangen, zonder tussenkomst van
een man, maar alleen door de kracht
van de heilige Geest, heeft het bloed
van zijn Moeder. Dat bloed is als
offer opgedragen op Calvarië en in
de heilige Mis.” 123

Aan de voet van het Kruis verenigde
Maria haar innerlijke smart - “kom
en zie of er iemand zo geleden heeft



als ik” ( Kl 1, 12) - met die van haar
Zoon. Zo werkte zij op de
Calvarieberg mee aan de Verlossing.
“Zij is, met de Kerk en als Moeder
van de Kerk, aanwezig bij iedere
Eucharistieviering.” 124 Zij is de
Middelares van alle genaden. Zij
werkt met de Zoon mee bij het
verspreiden van de oneindig
heiligmakende kracht van het heilig
Misoffer dat alleen Jezus kan
volbrengen.

Mijn dochters en zonen, wanneer wij
ons op de een of andere manier
hebben gespiegeld aan de figuur van
Dimas - de berouwvolle moordenaar
-, of aan de apostel Thomas, waarom
zouden we dan niet naar Maria
kijken zodat we Jezus in het
Sacrament beter leren kennen, meer
van Hem gaan houden, van Hem
leren, Hem volgen en Hem “goed
behandelen”? Bij deze persoonlijke
inspanning die ons geestelijk leven
steeds weer vernieuwt en ons doet



verlangen naar heiligheid en
apostolaat, zullen we geholpen
worden door de beschouwing van de
geheimen van de rozenkrans: vanaf
de aankondiging, waarbij we zien
hoe de Maagd Maria zonder
voorwaarden te stellen het
vleesgeworden Woord opneemt in
haar allerzuiverste schoot, tot aan
haar verheerlijking, wanneer God
haar met lichaam en ziel in de glorie
ontvangt en haar kroont als
Koningin, als onze Vrouwe en
Moeder.

“Door Maria gaan we altijd naar
Jezus en keren we ook naar Hem
terug.” 125 Laten we aan onze
Moeder vragen dat ze ons altijd bij de
hand neemt - speciaal in dit 
Eucharistisch Jaar - opdat wij de Heer
in het Sacrament met woorden en
daden zeggen: “Ik aanbid U, ik houd
van U!” Adoro te devote! Laten we
daarbij ook naar onze Stichter
luisteren die er op aandringt: “roep



Maria en Jozef aan, want op de een
of andere wijze zijn zij aanwezig in
het tabernakel, net zoals zij aanwezig
waren in Betlehem en Nazaret (...).
Vergeet dat niet!” 126

Met alle liefde, zegent jullie

jullie prelaat

+ Javier

Rome, 6 oktober 2004, twee jaar na
de heiligverklaring van de heilige
Jozefmaria.

1 TWEEDE VATICAANS CONCILIE,
Decr. Presbyterorum ordinis , nr. 5.

2 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 87. Vgl. TWEEDE
VATICAANS CONCILIE, dogm. const. 
Lumen gentium , nr.11; Decr. 
Presbyterorum ordinis , nr. 14.

3 CONCILIE VAN TRENTE, ses. XIII, 
Decreet over de heilige Eucharistie , c.
1 (Denz. 1651).



4 Vgl. Ibid ., can.2 (Denz. 1652).

5 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
538.

6 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
14-IV-1960.

7 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 83.

8 Vgl. Ibid ., nr. 84.

9 HEILIGE JOHANNES
CHRYSOSTOMUS, Homilieën over het
evangelie van Sint Matteüs , 82, 4 (PG
58, 743).

10 Vgl. De Weg , nrs. 269, 537, 554; De
Smidse , nrs. 831, 991; Als Christus nu
langs komt , nr. 151.

11 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
267.

12 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 84.



13 Ibid .

14 HEILIGE JOZEFMARIA, Homilie 
Priester voor eeuwig , 13-IV-1973.

15 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 64.

16 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomt,
oktober 1972.

17 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 90.

18 Vgl. HEILIGE THOMAS VAN
AQUINO, Summa Theologiae , II-II, q.
84, a. 2; HEILIGE JOHANNES VAN
DAMASCUS, Over het orthodoxe
geloof , 4, 12 (PG 94, 1133).

19 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomt,
4-IV-1970.

20 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg ,
nrs. 539, 538. Vgl. De Voor , nrs. 685,
686; De Smidse , nr. 887.



21 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 161.

22 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
14-IV-1960.

23 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» «Loof, o Sion, uw
Verlosser / loof uw Leidsman en uw
Herder / in gezang en liederen. / Loof
Hem luid, naar best vermogen: / Hij
gaat alle lof te boven / loven kunt gij
nooit genoeg». Romeins Missaal,
Hoogfeest van Sacramentsdag,
Sequentie Lauda Sion ).

24 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 838. Vgl. nrs. 832, 837.

25 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 824.



26 HEILIGE JOZEFMARIA, De Voor ,
nr. 818.

27 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
533.

28 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 151.

29 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 156.

30 HEILIGE JOZEFMARIA, Homilie 
Priester voor eeuwig , 13-IV-1973.

31 ROMEINS MISSAAL,
Sacramentsdag, Sequentie, Lauda
Sion .

32 HEILIGE JOZEFMARIA, Brief 28-
III-1973 , nr. 7.

33 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 153.

34 CONCILIE VAN TRENTE, ses. XIII: 
Decreet over de heilige Eucharistie ,
hoofdstuk 4 (Denz. 1642).



35 PAULUS VI, Credo van het Volk van
God , 30-VI-1968. Vgl. JOHANNES
PAULUS II, Encycliek Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, nr. 15.

36 Vgl. bijvoorbeeld PIUS XII,
Encycliek Mediator Dei , 20-XI-1947;
PAULUS VI, Encycliek Mysterium
fidei , 3-IX-1965; JOHANNES PAULUS
II, Encycliek Ecclesia de Eucharistia ,
17-IV-2003; Katechismus van de
Katholieke Kerk , nrs. 1322-1419.

37 Vgl. TWEEDE VATICAANS
CONCILIE, Dogm. const. Dei Verbum ,
nr. 10.

38 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 84.

39 Ibid , nr. 109.

40 Ibid , nr. 6.

41 HEILIGE JOZEFMARIA, Brief 28-
III-1973 , nr. 10.



42 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 80.

43 Ibid , nr. 6.

44 Vgl. HEILIGE JOZEFMARIA, De
Voor , nr. 817.

45 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 155.

46 CONCILIE VAN TRENTE, ses. XXII, 
Leer over het heilig Misoffer , hst. 2
(Denz. 1743).

47 JOHANNES PAULUS II, encycliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 12.

48 CONCILIE VAN TRENTE, ses. XIII, 
Decreet over de heilige Eucharistie,
hst. 7 (Denz. 1647).

49 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
533.

50 Ibid .



51 HEILIGE THOMAS VAN AQUINO, 
Collationes 4 over het Geloof .

52 Ibid .

53 HEILIGE JOZEFMARIA, Brief 24-
III-1931 , nr. 61.

54 HEILIGE JOZEFMARIA, Homilie 
Priester voor eeuwig , 13-IV-1973, nr.
39.

55 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
509.

56 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 887.

57 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 556.

58 HEILIGE JOZEFMARIA, De
Kruisweg , 12e statie, nr. 4.

59 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
876.



60 HEILIGE JOZEFMARIA, Vrienden
van God , nr. 232.

61 Ibid .

62 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 827.

63 HEILIGE JOZEFMARIA, Brief 28-
III-1973 , nr. 7.

64 JOHANNES PAULUS II, Encycliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 14.

65 HEILIGE JOZEFMARIA, De
Kruisweg , 5e statie.

66 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomst,
25-VI-1972.

67 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie, 9-
IV-1937.

68 HEILIGE JOZEFMARIA, Vrienden
van God , nrs. 301 – 303.



69 HEILIGE JOZEFMARIA, Vrienden
van God , nr. 249.

70 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 835.

71 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 154.

72 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nr. 129.

73 HEILIGE JOZEFMARIA, Homilie 
Priester voor eeuwig , 13-IV-1973.

74 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 542.

75 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg , nr.
23.

76 HEILIGE JOZEFMARIA, De Voor ,
nr. 688.

77 PIUS XII, Encycliek Mediator Dei ,
20-XI-1947, nr. 20.



78 JOHANNES PAULUS II, enc. Ecclesia
de Eucharistia , 17-IV-2003, nr. 12.
Vgl. CONCILIE VAN TRENTE, ses. 22, 
Leer over het heilig Misoffer , hst. 2
(Denz. 1743).

79 Katechismus van de Katholieke
Kerk , nr. 1364.

80 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomst,
22-V-1970.

81 JOHANNES PAULUS II, Encycliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 11.

82 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
14-IV-1960.

83 HEILIGE JOZEFMARIA, Als Christus
nu langs komt , nrs. 86-87.

84 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 541.



85 Vgl. Als Christus nu langs , nrs.
88-91.

86 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 69.

87 ROMEINS MISSAAL,
Sacramentsdag, Sequentie Lauda
Sion .

88 HEILIGE THOMAS VAN AQUINO, 
Summa Theologiae , III, q. 79, a. 1.

89 HEILIGE LEO DE GROTE, Homilie
12 over het Lijden , 7 (PL 54, 357).

90 Katechismus van de Katholieke
Kerk , nr. 1396.

91 CONCILIE VAN EFESE, jaar 431
(Denz. 262).

92 HEILIGE JOZEFMARIA, Vrienden
van God , nr. 296.

93 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
19-III-1975.



94 HEILIGE JOZEFMARIA, Gesprekken
met Mgr. Escrivá , n. 123.

95 HEILIGE JOZEFMARIA, De
Kruisweg , 11e statie, nr. 4.

96 TWEEDE VATICAANS CONCILIE,
Dogm. const. Lumen gentium , nr. 3.

97 Vgl. JOHANNES PAULUS II, Apost.
exhort. Reconciliatio et poenitentia ,
2-XII-1984, nr. 31, I.

98 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 828.

99 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 834.

100 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg ,
nr. 536.

101 Ibid ., nr. 534.

102 Ibid ., nr. 321.

103 HEILIGE JOZEFMARIA, Als
Christus nu langs komt , nr. 122.



104 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomst,
4-IV-1970.

105 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg ,
nr. 541.

106 HEILIGE JOZEFMARIA, 
Instrucción , 1-IV-1934, nr. 3.

107 Opgenomen door don ÁLVARO
DEL PORTILLO, Brief , 16-VI-1978.

108 Ibid .

109 Ibid .

110 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 826.

111 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een bijeenkomst,
6-X-1968.

112 TWEEDE VATICAANS CONCILIE,
Const. Sacrosanctum Concilium , nr.
47.



113 JOHANNES PAULUS II, Encycliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 19.

114 JOHANNES PAULUS II, Encykliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 18.

115 HEILIGE JOZEFMARIA, Gesprekken
met Mgr. Escrivá , nr. 113.

116 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
27-III-1975.

117 Vgl. JOHANNES PAULUS II,
Encycliek Evangelium vitæ , 25-III-95,
nr. 2.

118 HEILIGE JOZEFMARIA, De
Kruisweg , 6e statie, nr. 2.

119 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een meditatie,
25-XII-1973.

120 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg ,
nr. 432.



121 HEILIGE JOZEFMARIA, De Smidse ,
nr. 267.

122 Vgl. JOHANNES PAULUS II ,
Encycliek Ecclesia de Eucharistia , 17-
IV-2003, nrs. 53-58.

123 HEILIGE JOZEFMARIA, Als
Christus nu langs komt , nr. 89.

124 JOHANNES PAULUS II, Encycliek 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nr. 57.

125 HEILIGE JOZEFMARIA, De Weg ,
nr. 495.

126 HEILIGE JOZEFMARIA,
Aantekeningen van een gesprek, 6-
VI-1974.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/pastorale-brief-naar-

https://opusdei.org/nl-nl/article/pastorale-brief-naar-aanleiding-van-het-eucharistisch-jaar/
https://opusdei.org/nl-nl/article/pastorale-brief-naar-aanleiding-van-het-eucharistisch-jaar/


aanleiding-van-het-eucharistisch-jaar/
(8-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/pastorale-brief-naar-aanleiding-van-het-eucharistisch-jaar/

	Pastorale brief naar aanleiding van het Eucharistisch Jaar

