
opusdei.org

Opvoeden in
matigheid en
soberheid (II)

Wie zichzelf meester is, heeft
fantastische perspectieven om
zich aan de dienst van God en
de medemens te wijden en zo
het grootst mogelijke geluk en
vrede op aarde te verwerven.

25-2-2017

De jeugdjaren bieden, na de
kindertijd, nieuwe kansen om de
deugd van matigheid aan te leren.
Jongeren zijn wat minder kinderlijk,



waardoor ze deze deugd
gemakkelijker kunnen leren.
Deugden vereisen het verinnerlijken
van gewoontes van gedrag en
motieven, met vrije wil besluiten om
iets goeds te doen en het uit te
voeren. Hoewel jonge kinderen
eraan kunnen wennen om goede
dingen te doen, kunnen ze de diepere
betekenis van hun eigen gedrag en
de gevolgen ervan pas beoordelen
wanneer zij een zekere intellectuele
en emotionele rijpheid bereikt
hebben.

Het is belangrijk om aan
adolescenten de reden voor een
bepaald gedrag – dat zij misschien
ervaren als niet meer dan iets
uiterlijks –, of voor grenzen aan hun
gedrag – dat zij louter als een verbod
kunnen zien –, uit te leggen. Daarbij
moeten we hen goede argumenten
geven, waarom matigheid loont. Zo is
het argument dat matigheid
(bijvoorbeeld in amusement, als dat



ten koste van de studie gaat) nodig is
om later succesvol te zijn in het
beroep niet overtuigend, omdat het
zich op een verre realiteit richt die
voor veel jongeren niet van direct
belang is.

Het is effectiever te laten zien hoe
aantrekkelijk de deugd van
matigheid hier en nu is, uitgaande
van hun onbaatzuchtige aspiraties,
hun grote liefdes: edelmoedigheid
tegenover de behoeftigen, loyaliteit
ten aanzien van hun vrienden, enz.
Laten we niet vergeten erop te
wijzen dat iemand die matig en sober
is, het beste in staat is anderen te
helpen. Mensen met zelfbeheersing
hebben prachtige mogelijkheden zich
aan de dienst van God en de ander
toe te wijden en zo gelukkig te
worden.

De adolescentie biedt nieuwe
omstandigheden waarin men matig
en sober dient te zijn. De natuurlijke



nieuwsgierigheid van iemand die
alle mogelijkheden van het leven
begint te ontdekken, wordt gesterkt
door een nieuw gevoel van de
toekomst aan kunnen: Er ontstaat
een verlangen om alles te ervaren en
uit te proberen, dat gemakkelijk
gezien wordt als vrijheid: Jongeren
van deze leeftijd willen zich vrij
voelen van verplichtingen en kunnen
elke verwijzing naar een tijdschema,
orde, studie, beperkte uitgaven, etc.
zien als ’oneerlijke dwang’.

Deze tegenwoordig zo wijdverbreide
zienswijze wordt vaak
aangemoedigd en versterkt door
commerciële belangen. In dit licht
kunnen ouders het zich niet
veroorloven zich door de
omstandigheden te laten verrassen;
beter is juist positief te denken,
creatieve oplossingen te zoeken,
samen met hun kinderen dingen te
beredeneren, met hen op zoek te
gaan naar echte innerlijke vrijheid,



geduld te oefenen en voor hen te
bidden.

Sleutel tot geluk

Veel westerse reclame is gericht op
jongeren, die de laatste jaren
aanzienlijk meer geld te besteden
hebben. Diverse merken komen in de
mode en raken er ook snel weer uit.
Dankzij het ‘hebben’ van specifieke
merkspullen horen ze erbij. Ze
worden door de groep geaccepteerd
en voelen zich betrokken, niet zozeer
om wat ze zijn maar om wat ze
hebben en om hoe ze gezien worden.
Consumentengedrag bij adolescenten
wordt over het algemeen niet
gestuurd door bezitsdrang (zoals het
geval is bij jonge kinderen) als wel
door het verlangen zichzelf uit te
drukken en de wereld via de
vriendenkring te laten zien wie ze
zijn.

Los van deze motieven spoort de
consumptiemaatschappij mensen



aan zich niet tevreden te stellen met
wat ze al hebben, maar (het aanbod
van) de nieuwste items uit te
proberen. De behoefte om ieder jaar
de pc of auto te vervangen, het
nieuwste mobieltje of een specifiek
kledingstuk aan te schaffen – dat
nooit gedragen wordt -– of cd’s, films
en allerlei computerprogramma’s te
verzamelen puur om het genot ze te
bezitten. Wie toegeeft aan deze druk
wordt gedreven door kooplust.

Uiteraard ligt niet alle schuld bij de
reclame of omgevingsdruk. Het kan
ook de schuld zijn van opvoeders die
voor een meer consciëntieuze
aanpak hadden moeten kiezen.
Daarom is het goed dat ouders, en in
het algemeen iedereen die zich in
zekere zin toelegt op vorming,
zichzelf regelmatig afvragen hoe ze
hun kinderen beter kunnen
opvoeden – het allerbelangrijkste
van alles, aangezien het geluk van de
toekomstige generaties en de



rechtvaardigheid en vrede in de
maatschappij van de opvoeding
afhangen.

Ouders zouden zich bewust moeten
zijn van het belang van de
gezinssfeer bij het overdragen van
stevige waarden op dit gebied. Zoals
bij alles is een goed voorbeeld nodig,
zodat kinderen al vroeg begrijpen
dat het niet nodig is alles maar te
kopen en (daardoor) overbodige
uitgaven te doen. Zo bestaat er in
sommige landen een gezegde: “brood
is van God, verspil het dus niet!” Dat
is een duidelijke manier om kinderen
te helpen begrijpen dat ze niet met
hun ogen moeten eten, maar om hun
honger te stillen; dat ze hun bord
leegeten en dankbaar zijn voor wat
ze hebben, want veel mensen in de
wereld lijden honger. Dan begrijpen
kinderen dat alles wat we gekregen
hebben, ons dagelijks brood, een
geschenk is dat we goed moeten
gebruiken.



Het is begrijpelijk dat ouders niet
willen dat hun kinderen minder
hebben dan anderen, of dan wat ze
zelf hadden toen ze opgroeiden. Dit
betekent echter niet dat ze hen alles
zouden moeten geven waar ze om
vragen. Ze kunnen hun kinderen
leren zich niet te vergelijken met
anderen, of hen in alles te willen
imiteren, want dat kan leiden tot een
materialistische mentaliteit.

De maatschappij waarin wij leven
loopt over van ranglijsten,
classificaties en statistieken die ons
zouden kunnen stimuleren om met
onze omgeving te wedijveren,
vergelijkingen te maken. Maar God
vergelijkt niet. Hij zegt: "Kind, je bent
altijd bij Mij, en alles wat van Mij is,
is ook van jou."[1] Voor Hem zijn we
allemaal bijzonder beminde
kinderen. Dit is een van de sleutels
tot opvoeding in geluk: "Het in
onszelf en onze kinderen bevorderen
van het besef dat er altijd sprake is



van een plaats in het huis van de
Vader, dat elk van ons gewoon
geliefd is om wie we zijn, omdat we
een zoon of dochter zijn, verschillend
maar gelijk. En dit met de pedagogie
en rechtvaardigheid van een moeder,
zodat elk kind anders behandeld
wordt."[2]

Bovendien zou de matigheid nooit
gereduceerd moeten worden tot iets
louter negatiefs. Ze zou op een
positieve manier aangeleerd moeten
worden, door kinderen te leren
begrijpen hoe ze met hun spullen
moeten omgaan en ervoor moeten
zorgen; hun kleren, hun speelgoed en
andere dingen. Het betekent dat ze
de verantwoordelijkheid krijgen die
past bij hun leeftijd: hun kamer
opruimen, voor jongere broertjes en
zusjes zorgen, klusjes in huis
verrichten (de tafel dekken, brood
halen, de vuilnis buiten zetten, etc.)
Het betekent dat ze door ons
voorbeeld zien hoe ze vrolijk en



zonder klagen kunnen accepteren
dat ze iets missen en edelmoedig
kunnen zijn ten opzichte van mensen
in nood.

De heilige Jozefmaria dacht met
plezier terug aan zijn vader die altijd,
zelfs na een financiële tegenvaller,
gul was in het geven van aalmoezen.
Al deze dagelijkse aspecten van het
gezinsleven helpen een sfeer te
bevorderen waarin voorrang wordt
gegeven aan mensen boven dingen.

De wereld bezitten

"Blijf nuchter bij dit alles."[3] Die
korte instructie van Paulus aan
Timoteüs geldt overal en altijd. Dit is
geen principe dat exclusief geldt voor
sommigen met een specifieke
roeping, of alleen voor ouders, en dat
niet aan kinderen kan worden
opgelegd. Het is de taak van de
ouders en opvoeders de betekenis
ervan te ontdekken en toe te passen
op elke leeftijd, elke persoon en in



elke situatie. Het vergt voorzichtig en
bedachtzaam optreden en advies
vragen, zodat ze weten hoe de juiste
beslissing te nemen.

En wanneer, ondanks alles, de
meisjes of jongens in eerste instantie
het nut van een regeling niet
begrijpen en protesteren, zullen ze
hem naderhand leren waarderen en
dankbaar zijn. Daarom moeten de
ouders zich wapenen met geduld en
standvastigheid, omdat het op enkele
gebieden, zoals deze, belangrijk is
om tegen de stroom in te gaan. "We
moeten in het oog houden dat het feit
dat een gewoonte wijdverspreid is,
nog geen reden is om er aan toe te
geven. Pas je niet aan, maar laat je
transformeren door de vernieuwing
van je geest, zodat je zult bewijzen
wat Gods wil is, wat goed is en
acceptabel en perfect."[4]

In dit opzicht is het goed om
kinderen niet overdreven te



verwennen, aangezien je matigheid
leert door te waarderen wat je hebt.
Specifiek ten aanzien van geld,
raadde de heilige Jozefmaria ouders
aan: “Door je kinderen overdreven
affectie te tonen, kweek je geen
karakters. Als het vader niet is, dan is
het moeder. En als zij het niet zijn,
dan is het oma. En soms zijn ze het
alle drie, ieder op zich, stiekem. En
het kind kan, met deze drie
geheimen, zijn ziel verliezen. Dus,
kom tot een overeenkomst. Wees niet
krenterig. Beslis wat ieder van jullie
kan doen, wat ze aan kunnen, hun
mate van zelfbeheersing. Geef hen
niet teveel geld totdat ze het zelf
kunnen verdienen.”[5] We moeten ze
leren goed met geld om te gaan,
verstandig te kopen, hun smartphone
met mate te gebruiken, met een
maandelijkse rekening, zodat ze in
de gaten hebben wanneer ze alleen
‘voor de lol’ geld uitgeven.



Hoe dan ook is geld maar één aspect.
Iets vergelijkbaars gebeurt met het
gebruik van de tijd. Een goed gebruik
van de tijd voor ontspanning,
hobby’s of sport maakt deel uit van
een gematigd leven. Matigheid maakt
ons hart vrij, zodat we onszelf
kunnen wijden aan ingewikkeldere,
maar belangrijkere zaken, zoals
studie. Het helpt ons uit onze schulp
te komen en ons leven te verrijken
door onszelf te geven in het
gezinsleven en vriendschappen, of
tijd en geld te besteden aan
behoeftigen, een goede gewoonte om
bij kinderen te stimuleren als ze nog
behoorlijk jong zijn.

Nieuwsgierigheid matigen,
schaamtegevoel stimuleren

“Matigheid brengt een sobere,
bescheiden, begripsvolle mens voort.
Zij vergemakkelijkt het hebben van
een bescheiden houding wat altijd
aantrekkelijk is, omdat we zo in het



gedrag de suprematie van het
verstand waarnemen.” [6] Zo vat de
heilige Jozefmaria de vruchten van
de matigheid samen en verbindt er
een speciale deugd aan, schroom,
een facet van de schaamte en de
bescheidenheid. Deze twee maken
integraal deel uit van de deugd van
matigheid.[7] Want een ander gebied
van deze deugd is juist de matiging
van de seksuele drift. “De schaamte
beschermt het mysterie van de
menselijke personen en van hun
liefde. Zij nodigt uit tot geduld en
matiging in de liefdesverhouding; zij
vraagt dat men de omstandigheden
schept waarin man en vrouw zich
aan elkaar kunnen geven en wel in
een definitieve verbintenis.
Schaamte is een vorm van
bescheidenheid. Zij speelt mee bij de
keuze van kleding. Zij zal met
stilzwijgen of voorbehoud reageren
waar het risico van ongezonde
nieuwsgierigheid zich voordoet.
Schaamte wordt zo discretie.” [8]



Wanneer jongeren vanaf hun jeugd
een sterke wil gekweekt hebben,
zullen ze wanneer het zover is, de
natuurlijke terughoudendheid
bezitten die het vergemakkelijkt om
de waarde van de seksualiteit beter
te begrijpen. Het is echter belangrijk
dat de vader, in het geval van zonen,
en de moeder, in het geval van
dochters, het vertrouwen van hun
kinderen al hadden gewonnen, zodat
ze de schoonheid van de menselijke
liefde kunnen uitleggen zodra ze het
kunnen begrijpen. Zoals de heilige
Jozefmaria adviseerde: “Een vader
dient bevriend te zijn met zijn zonen.
Hij heeft geen andere keus dan op dit
gebied moeite te doen. Als de vader
niet met hem gesproken heeft, zal de
tijd komen dat de zoon zich begint af
te vragen waar de oorsprong van het
leven vandaan komt, met een
nieuwsgierigheid die deels redelijk
en deels ongezond is. Hij zal het een
schaamteloze vriend vragen en



vervolgens zijn ouders met weerzin
bekijken.

“Waak je echter vanaf zijn vroege
jeugd over hem, dan weet je
wanneer de tijd gekomen is om hem
oprecht, en na God aan te roepen, de
feiten van het leven te vertellen. Doe
je dat, dan zal de jongen naar zijn
moeder rennen om haar te omhelzen
omdat ze zo goed is geweest. Hij zal
je kussen en zeggen: ‘Hoe goed is God
om mijn ouders te laten delen in zijn
scheppende kracht.’ Hij zal het niet
precies zo zeggen, want hij weet nog
niet genoeg, maar hij zal het zo
voelen. En hij zal niet denken dat
jouw liefde iets vies is, maar iets
heiligs.”[9] Dit is eenvoudiger als we
de vraag niet uit de weg gaan die
kinderen uit zichzelf stellen, en we
hen antwoorden op een manier waar
zij aan toe zijn.

Ook hier blijkt dat voorbeeld, net als
op het gebied van eenvoudige



maaltijden, fundamenteel is.
Woorden alleen zijn niet genoeg; we
moeten met ons gedrag laten zien dat
het niet gepast is te kijken naar wat
we niet mogen verlangen,”[10] en
attent te zijn opdat alles in huis
dezelfde sfeer ademt als in het huis
in Nazareth.

De huidige wijdverspreide
bagatellisering van de menselijke
seksualiteit maakt het belangrijk
vooral op te letten op tv, internet,
boeken en games. Het gaat er niet om
achterdocht jegens de media te
bevorderen, maar ze te zien als
educatieve kansen om de kinderen te
leren hoe ze op een positieve en
kritische manier te gebruiken. We
mogen nooit bang zijn om een
gedeformeerde kijk op de mens, of
op wat de ziel schaadt, te verwerpen.
“Vanaf het prille begin zijn kinderen
niet aflatende getuigen van hun
ouders’ leven. Je realiseert het je niet,
maar zij beoordelen alles, en soms



beoordelen ze jou op een negatieve
manier. Dus wat thuis gebeurt
beïnvloedt je kind in goede of kwade
zin.”[11]

Als kinderen zien dat hun ouders
van tv-zender veranderen als er iets
smakeloos op is, of een ongepaste
advertentie, of een onbetamelijke
filmscène; als zij zich realiseren dat
hun ouders zich plichtsgetrouw
informeren over de morele inhoud
van een film of boek voordat ze hem
zien of lezen, dan is er sprake van
een overdracht van de waarde van
zuiverheid. Als ze zien dat hun
ouders of hun docenten
aanstootgevende advertenties op
straat negeren en hen leren in zo’n
geval een akte van eerherstel te
doen, dan zullen de kinderen zich de
grote waarde van, en behoefte aan,
een zuiver hart, dat de gezinssfeer
reflecteert, ter harte nemen.
“Kinderen en jongeren schaamte



bijbrengen, is eerbied opwekken
voor de menselijke persoon.”[12]

Toch is voorzichtigheid ten aanzien
van de morele omgeving waaraan
men is blootgesteld nog geen
onderwijs in de matigheid in de ware
zin. Het is een onvervangbare
conditie voor een christelijk leven,
maar de deugd van matigheid wordt
niet alleen gevormd door het kwaad
te vermijden, wat zeker belangrijk is
voor het leven van genade. Het is
eerder een kwestie van het matigen
van genoegens die in principe in
zichzelf goed zijn. Daarom is het nog
belangrijker kinderen te leren hoe ze
alle apparaten en diensten die hun
ter beschikking staan, met mate
horen te gebruiken.

In het wilde weg televisiekijken, zelfs
als gezin, kan de huiselijke sfeer
uiteindelijk ondermijnen. Nog erger
is het als elke kamer zijn eigen tv
heeft en elke persoon zichzelf kan



opsluiten om zijn eigen programma’s
te kijken. Iets vergelijkbaars kan
gezegd worden van het willekeurig,
en soms dwangmatig, gebruik van
smartphones of computers.

Zoals in alles leert een sober gebruik
van deze middelen door ouders en
opvoeders kinderen hetzelfde te
doen. Als ouders uren voor de tv
doorbrengen, alles bekijkend wat er
op is, geven ze hun kinderen, die
zien hoe hun ouders meer aandacht
geven aan vreemden dan aan
henzelf, niet alleen een slecht
voorbeeld, maar kunnen ze hen
uiteindelijk verwaarlozen. Het is de
moeite waard erop te wijzen dat,
aangezien matigheid een kwestie van
zelfbeheersing is, “er geen betere
heerschappij is dan het dienen: in
vrijwillige dienstbaarheid aan allen!
Zo wordt echte eer verworven: de
eer op aarde en de eer in de
hemel.”[13]



De matigheid maakt het ons mogelijk
ons hart en onze energie te
gebruiken om onze naasten te
dienen, hen lief te hebben, wat de
sleutel tot het ware geluk is. St.
Augustinus, die in zijn eigen leven
vastberaden streed tegen de
aantrekkingskracht van de
onmatigheid, schreef: “Laten we de
matigheid overwegen, die ons
zuiverheid en integriteit in de liefde
belooft die ons verenigt met God.
Haar rol is de hartstochten te
bedwingen, die ons proberen af te
keren van God en zijn goedheid, dat
wil zeggen, van het geluk. Want hier
ligt de bron van de waarheid, en
door haar diepgaand te overwegen
en te ontleden, zijn we verzekerd van
geluk; maar door ons ervan af te
wenden raken we verward in
ernstige vergissingen en
verdriet.”[14]

Door: J. De la Vega, J.M. Martin



[1] Lc 15:31.

[2] Vgl. heilige Jozefmaria, De Voor,
601.

[3] 2 Tim 4:5.

[4] Rom 12:2.

[5] Heilige Jozefmaria, Samenzijn in
IESE (Barcelona), 27 nov. 1972.

[6] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, 84.

[7] Vgl. Cathechismus van de
katholieke Kerk, 2521.

[8] Catechismus van de Katholieke
Kerk, 2522.

[9] Heilige Jozefmaria, Samenzijn in
Enxomil High School (Oporto), 31
okt. 1972.



[10] Heilige Gregorius de Grote, 
Moralia, 21.

[11] Heilige Jozefmaria, Samenzijn in
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12
nov. 1972.

[12] Catechismus van de Katholieke
Kerk, 2524.

[13] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
1045.

[14] Heilige Augustinus, De Moraal
van de Katholieke Kerk, hoofdstuk 19.

J. De la Vega, J.M. Martin

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/opvoeden-in-matigheid-en-
soberheid-ii/ (5-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-ii/
https://opusdei.org/nl-nl/article/opvoeden-in-matigheid-en-soberheid-ii/

	Opvoeden in matigheid en soberheid (II)

